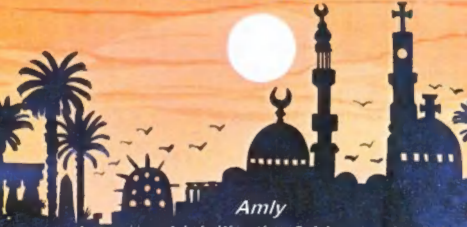


# نزول النقطة

الاستمرارية والتغيرفي مصر



http://arabicivilization2.blogspot.com



## كتاب اليوم

رئیس مجلس الإدارة د. محمد عهدی فضلی

> رئیس التحریر **نـــوال <u>مصطفی</u>**

> > Amly

http://arabicivisization2.blogspot.com

## خارج مصر

سسورية ١٥٠ ل. س - لبغان ٠٠٠ ل. ل - الأردن دينار الكويت ١ دينار - السمودية ١٣ ريال البحرين ادينار قطر ١٢ ريال - الإصارات ١ درهم - سلطنية عصان اريال، تونس ۴ دينار القسرب ٢٥ درهم - اليسمن ٥٠ ريال فلسطين دولار - لندن ٢ج ك - أسريكا ٥ دولار - أسترالها دولار استرالی - سویسرا د الرنك سویسری.

> المنوان طى الإغترنت www.alchbarelyom.org.eg/ketab

البرية الأليكثرونين ketabelyom@alchberelyom.org

## أعطار البيج

فللللة اليوم وكل يوم

العدد رقم ١٢٤ Trif gele

يصدر أول كل شهر دار أخبار اليوم ٦ شارع السحاطة القاهرة YASSATTT ... تليفاكس، ٢٥٧٨٤٤٤٤

الإخراج القنيء عبدالقادرمحمدعلي الفلاف للمتان عمروظهمي

> تخفيش ١١٠ من قدمة الاشتراك لطلبة الدارس والجامعات للصرية

# نزول النقطة

جمال الغيطاني

#### قبل أن تقرأ.

الا شيء يوقد مكتمال لاشيء يوجد فجاة إنها لابد من تمهيد، لابد من إشارة، الا ينبعث الضوء غير مضمع عن مصدره قبل ظهور قرص الشمس، آلا يبقى قليلا بعد غيابها 1،

هذه السطور تلخص الفكرة التي يريد الأديب القدير جمال الفيطاني أن يقولها لقرائه، إن البداية من لاشيّ والنهاية حيث لاشيء. البداية نقطة والنهاية نقطة!

وهو يرى أن الشكل الهرمي يعجر عن هذه الرؤية الفلسفية المميقة للكون. فهو البناء الذي يبدأ من قاعدة عريضة تواجه الحيسات الأرس، ثم قفل مع الإنقاء المائل إلى أن منتجر هذا

الجسهسات الأربع، ثم تقل مع الإرتفاع المائل إلى أن ينتبهى هذا التكوين كله إلى تقطة يتلاشى عندها كل شىء ويبدا كل شىء. ويفسر الغيطانى خلال صفحات وقصول كتابه الشائق المتع ،نزول

ويضسر الغيطاتى خلال صفحات وقصول كتابه الشائق المتع دنزول النقطة.. الإستمرارية والتغيير في مصر، كيف استقر الإيمان بتلك الفكرة عند المسربين القدماء، فقد رفضوا الفناء إلى الأبد، ورفضوا المؤت وكما تخيلوا رحلة الشمس عبر مغيبها حتى ولادتها من جميد، تخيلوا رحلة المبت في عالم أخر بعد إمتدادا للوجود اللموس.

ويغوص الأديب جمال الفيطاني متاملاً في اصل الأشياء.. من أين بدأت؟ وكيف ظهرت وإنتشرت واستمرت. «الأسماء» مثلا.. يقف إمامها متسائلا: لنتخبل الوجود بلا أسماء، هل كان ممكناوجوده بالشكل الذي تعرفه؟ الإسم ترميز للواقع وتلخيص، استمراره يمني استمرار صاحبه حتى لو تم يكن حيا يسمى، أتوقف حائرا، فياضا بالأسئلة أمام معنى الإسم ومنزلته ومغزاه.

يدلف إلى التساريخ الفسرعوني، ويسوقف عند اسطورة الإلهية إيزيس التي دبرت حيلة لتعرف الاسم الخفي لجلالة الملك رع، الذي النائث له اسماء عديدة منها (سم خفي. وتنتهز إيزيس تدهور حالة الملك رع بعد أن لدغه ثعبان وتسأله:

- إكشف لى عن إسمك ياوالدى القدس لأن الشخص يحيا بذلك.

ويعرج بنا إلى التاريخ الإسلامي ويقول: عند الصوفية السلمين مايعرف باسم الله الأعظم، للآله عند السلمين تسعة وتسعون اسما، كل منها نقيض الأخر (الرحيه) التجبر) لكن تمة اسما اعظم من يدركه، من يعرفه يستحوذ على مالا طاقة للبشر به، ليس الفهوم التقليدي للملطة، ولكنها المعرفة، الرفية الثاقية في كتب التراجم والطبقات التي تحكى سير الأولياء الصالحين. يذكر البيض من الذين أوتوا مكانة رفيعة أنهم كانوا ملمين باسم الله الأعظم، ومن هؤلاء نو النون الأخميمي، نوبي الأصل، الذي وقد في مدينة أخميم بصميد مصر.

ويواصل الفيطانى بحشه عن أصل الأشياء. نقطة البداية، ونقطة النهاية يتأملها فى ثقافات ثلاث عبرت التاريخ الصبرى وحضرت عناصرها وابجديات فكرها فى وجدانه هى الثقافة الضرعونية (الصرية القديمة) والثقافة القبطية السيحية، والثقافة الإسلامية.

وخلال رحلته التأملية هذه في دلالات ومعانى الأشياء عند الصديدن يكشف لنا بثقافته الموسوعية التي يتمتع بها أن العادات والمتقدات المصرية متداخلة ، متشابكة، متشابهة الى حد التطابق احياناً . وهو يعجب من عرض التاريخ الفرعوني في يعض المناهج الدراسية كأنه يمت لبلد آخر غير مصر وهذا مفهوم خاطيء في رأيه، فالتاريخ المسرى واحد، لكن تختلف مراحله، جوهره مستمر في المتقافة العميقة للمواطن المسرى الدفينة في دهائيز نفسه ومعتقداته . صحيح أن تلك الثقافة تغيرت عبر الأزمنة المختلفة لكذر قابير على المستهد

إنه كتاب يجمع بين الفلسفة والحكى الشوق لقصص واساطير من التاريخ، وهو ايضا كتاب كاشف يضىء أمام أعيننا أمورا نمارسها وفؤمن بها ريما دون أن ندرى خلفياتها وجدورها.

الأن أترككم مع جمال الفيطاني.. الأديب الكبير الذي اضاف إلى سلسلتنا العريقة ، كتاب اليوم، قيمة جديدة ونفيسة بهذا الكتاب القيم. وانتهز هذه الضرصة لأهنئ الأديب جمال الضيطاني بحصوله

وانتهز هذه الضرصة لاهنئ الاديب جمال الغيطاني بحصوله على جائزة الكتاب الفرنسي التي حصل عليها مؤخراً وكذلك فوزه بجائزة الشيخ زايد عن اهضل كتاب لصام ٢٠٠٨ . وإلى صزيد من الجوائز والتقدم بإذن الله.

نوال مصطفى مايو ٢٠٠٩

أتّم والدى رحلته فى الحياة، ثمدد فوق الضراش، موجود وغير موجود، جاء الأقارب لإلقاء نظرة أخيرة، عليه، وقف أكبرهم سنًا إلى جواره، انحنى حتى قارب فمه الأذن التي لم تعد تسمع، غير أنه نطق بعبارات مؤثرة، ناداه باسمه كأنه حي، ثم طلب منه ألا يشمر بالوحدة، كل هؤلاء جاءوا من أجله، ولأنه صالح، أدى رسالته في الحياة كما يجب، فلن يلقى مخاطر في الطريق، وإذا واجه بعضها فليتلُ بعض آيات القرآن الكريم، رغم أن الجمل من القرآن، من التراث الإسلامي، إلا أن هذا الطقس الذي مارسه أقدم أقارينا عمرًا يمت إلى معتقدات مصرية عتيقة. إلى ثقافة مصرية غائرة، بمارسها المصربون على اختلاف معتقداتهم وهم لا يعون أنهم يستمرون بثقافة الأجداد، تمامًا كما بنطقون مئات الألفاظ في لفة تعاملهم اليومية وهم لا يعلمون أنها كلمات مصرية قديمة، تدخل في تراكيب خاصة أضفت الخصوصية على العامية المصرية المتفردة في إطار اللغة العربية الفصحى. أحيانًا أتوقف في الريف الصري. خاصة في الجنوب الذي وُلدت فيه قرب الأقصر وأبيدوس، أمام مشهد معين لقرية، مزرعة، لطائر مرفرف، إلى قرص الشمس عند اللغيب أو الشروق، إلى عودة الفلاحين من الحقول إلى البيوت، ألفي بعظى بعض وسائل العصر، مثل أعسدة الإنارة، أو العربات إذا تصادف وجودها، عندئذ لا أرى أي تناقضنا بين مشاهد الحياة المرسومية على جدران الشابر، وتلك التي تطالعني، أشم رائحية الْحُبِيرُ في البيوت، خاصة العيش الشمسي، طريقة الخبرُ المصرية

البشرية، الزراعة، السيطرة على الثهر الذي بشكل خطرًا داهمًا إذا زاد فيضانه، وإذا شع أيضًا، عندما عرفت تفاصيل تتعلق بالزراعة. بوضع البنور، تنقيمة التربة، سقايتها، رعايتها، مقاومة آفاتها، الساطت: كم من السنين اقتضى الأمر حتى توصل الإنسان إلى معرفة ذلك الماذا في تلكِ المنطقة التي تلي الشيلالات عند أسوان وحتى هدود البر شمالا والتقائها بموج البحر، تلك النطقة التي نسميها مصدر، أو كيميت في الزمن القديم أي الأرض السوداء؟، كم من الزمن توصل خلاله الإنسان إلى سر الزراعة، إلى ابتكار حروف الكتابة، ترميز الواقع؟ لماذا لم تظهر تلك الحضارة في مناطق أخرى من النهر من منابعه الأثيوبية أو البحيراتية حتى الشلالات؟ يتعلق الأمر بالبشر الذين عاشوا في ثلك المنطقة، إنهم المصريون الذين عاشوا فوق هذه الأرض، عانوا، وتأملوا حركة الكون، من شيروق وغيروب، تدفق مياه النهر، نزول النقطة، أول نقطة ماء في الفيضان، وصولها صيفًا مم ظهور النجم سويتي، نزول النقطة بمكن اعتباره البداية للتكوين الروحي والشقافي للقوم، لا تعنيني جندورهم البعيدة، وتلك الافتراضات التي يطرحها بعض التخصصين حول المناطق التي قلموا منها إلى الوادي، ما يعنيني إنجازهم الإنساني الذي هو ثقافي وروحي بالأمساس، الثقافة بمعنى محاولة فهم الكون، الموقف من الحياة. كما تتدفق مياه النيل، مرة تفيض هادرة، ومرة تشحب منعسرة، كذلك البشر، لم تتقطع المياه من المجرى قط، ولم يتوقف توالى الإنسان، استمرارية الوجود، لم ينقطع وجود المصريين، وفد عليهم بشر آخرون، جرى استيعاب وتفير، متغيرات ثمت في هدوء، وأخرى عنيفة، مؤلمة، في إحدى مراحله طال اللغة والمعتقد، والنظام المستقر منذ ألاف السنين، هُزم المسريون ماديا وروحها عندما قبلوا الإسكندر الأكبير باعتباره ابن الإله أمون، ونصبه الكهنة في واحـة مبيوة فرعونًا، لم يكن الضراعنة من خارج حدود كيميت قط، بدأ العصير البطامي، لكن ما استوعيث مصير الحكام الجدد، اعتنقوا رؤيتها تمامًا. عندما نقترب من معبد حتحور في دندرة، أو حورس في ادفي، لن نشك في أنه معيد فرعوني بكل مظهره السافر والمكنون، وإن لم يعرف الزائر الخط الهيروغليفي فلن يدرك أبدًا أن من بني

القديمة، أن يوضع المجين في النهار ليرضع من الكون، من أشعة الشمس، أتنسم رائعة الحياة عند نضجه وخروجه من الفرن، أثق أنها نفس الرائحة التي عرفها الأجداد القدامي منذ آلاف الأعوام، مازال متحف تورينو يحتفظ بثمانية ارغفة في مقبرة كا. إنه عين الخبز الذي فتحت عيني عليه في صعيد مصر. أتأمل وسائل حفظ الطعام، بدءًا من الجبن، المش، السمك (اللوحة والفسيخ) والملوخية الناشفة، ما تزال تعد بنفس الطرق التي كانت متبعة، بل إن شكل الجاسة حول (الطبلية) وآداب الطعام لا يختلفان كثيرًا عن الرسم. ذات صبياح كنت في طريقي إلى مكتبي، بمؤسسة ،أخبار اليوم، الصعفية حيث تقع في واحد من أقدم أحياء القاهرة، بولاق، فجاة رأيت مجموعة من النساء يخرجن من حارة جانبية، كلهن متشحات بالسواد، إحداهن شابة، فارهة الطول، تتوسط الصف الأول، وجهها ملطخ بالنيلة الزرقاء، علامة الحزن المصرى القديم، تقوم بحركات تشبه الرقص، لكنه رقص ملتاع، حزين، بداها تتحركان إلى أعلى، في تلك اللحظة رأيت عين الشهد الشهير تلتاثحات في مقبرة داموزا بالبر الفريي بالأقصر، إنه مشهد يتكرر كثيرًا في المقابر التي وصلت إلينا. إنه التعبير الإنساني عن الحزن الأبدى، الحزن الأقسى نتيجة الفقر، الفقراء، الحزن المؤلم، بسببه رفض المصريون القدماء الموت. اعتبروه بداية لحياة الأبدية. أطلقوا عليه الخروج إلى النهار. إذ يتحد الإنسان بعد موته بضوء النجوم، في مصر العليا عندما يرى الناس نيزكا يهوى ليلا، يقولون: إنه روح مغضوب عليها، مطرودة من راحة الأبد، أو إنها روح إنسان تخرج في تلك اللحظة، ثمة صلة بين الكون الفسيح ومظاهره. وبين الإنسان، بين أدق تضاصيل الحياة وكاف مظاهر الطبيعة. خلال تتقلى بين الحاضر الذي أعيشه، والماضي الذي أقرأ عنه. عرفت العنصرين الأساسيين اللذين يحكمان الحياة الممرية وثقافتها، إنهما الاستمرارية والتغير، عنصران متضادان، متلازمان، متفاعلان، يشكلان جوهر الحالة التي أدت إلى تأسيس أول مفردات الحضارة الإنسانية وأقدم مفرداتها، نهر النيل بلاشك هو الشريان الرئيسي لتلك الحياة التي سعت إلى ضفتيه. إنه الإنسان الذي جفف المستنقمات، وتوصل إلى واحد من أعظم اكتشافات المعبد هم البطالة ذوو الأصول الأجنبية. عانت مصر من الفزو الفارسي، والأشوري، وقبائل البدو في الصحاري المحيطة، في مرحلة أخرى أصبحت مصر ولاية تابعة للإمبراطورية الرومانية. وجرى تغير روحى عميق عندما اعتتقت مصر السيحية التي أرى أنها إعادة صباغة للدين المسرى ذاته، وعندما اعتنق المصريون الميانة الوافدة أضافوا رؤيتهم هم، وما نزال سائدة وراسخة رغم عصور الاضطهاد في العصر الروماني. كل متغير عميق بطراً بطال السطح، وريما ينفذ ظهلاً، لكن بأساليب شتى يبدأ القوم هي الحفاظ على الكنون القديم، هناك في العمق، حيث لا يمكن لفزاة جدد أن يطولوه، أو يجتثوه، هذا المضمون يستمر في تفاصيل الحياة اليومية. الطمام، مفرداته، طريقة طهيه، تقديمه، الأداب المرتبطة به، في الموسيقي، في الأدب الشعبي، في المتقدات المتوارثة عبر المرأة خاصة. الأم التي تلقنها للأبناء مع حليب الرضاع، في العمارة. من اللحظات التي أطيل التأمل فيها، أتمنى أن أشهد ما جرى خلالها، تلك الليلة في معيد إيزيس بجزيرة فيلة بأقصى الجنوب، أخر معبد ظلت الشعائر تقام هيه لعبادة رمز الأمومية والأنوثة والتضيعية، الالهية ايزيس، التي أصبيعت عند المصريين فيما بعد "العذراء" ثم السبعة رينب شقيقة الامام الحسين. أصدر الامبراطور الروماني أوامره بإبطال الشمائر المصرية في سائر انجاء مصر، في تلك الليلة تليث الصلوات من أجل الالهة أبزيس، وترددت التراثيم، أغلق المعبد، لكن. هل انتهت عبادة ليزيس فعلا؟ هل توارى رمز الأمومة والتضحية، الأم والاخت والزوجة الحنون، أم أنه أتخذ بعدا أشسع، أكثر رحابة؟

عندما دخل العرب مصر في القرن السابع الميلادي، كانت مصر منهكة، مثخنة بجراحها لكنها لم تكن خاوية، كان المصريون بمتنقون المسيحية طبقا لرؤية الكنيسة المصرية القبطية، كان الماضي البعيد مسهما، ضامضا، اختفت دلالات أول أبصدية في الشاريخ، الهيروغليفية المقدسة، أصبحت مستمرة في اللغة القبطية التر امترجت فليلا باليونائية وأخذت أبجديتها، أما العمائر الهائلة من معابد إمنشات ومقابر فقد اختفت دلالاتها، تحولت إلى أطلال، يل أنها تحولت إلى خرائب بأبدى المعربين أنفسهم، وهذا أغرب ما

وقفت عليه من مظاهر الاستمرارية والتغير.

عندما اعتنق المسربون السيحية الوافدة اعتبروا الديانة القديمة معادية، بدأ بمضهم تحطيم رموزها، هذا ما تراه في الأجزاء السفلية من معبد أبيدوس على سبيل الثثال، نرى اللوحات الجدارية مشوهة، خاصة العيون والأنوف، هذا معتقد مصرى قديم، فعندما كان المسرى يرسم شخصا ويقدم على تسميل عينيه أو تشويههما فهذا يعني بالنسبة له حرمان الشخص نفسه من النظر والشم، أي الرؤية والتنفس، أي أعدامه، هكذا بنفس الشقاضة المصرية التي ورثها المؤمنون بالدين الجديد يدمرون تراث الأجداد باعتبارهم كفارا غير مؤمنين، ثم يكتب المؤمنون الجدد تحت ما قاموا به أنهم أقدموا على ذلك تقربا إلى الرب عندما غزا العرب مصدر وجاءوا لنشر الدين الجديد، الإسلام الذي يحرم التصوير والنحت، رغم ذلك فإنهم لم بلحقوا أذى كبيرا بالآثار القائمة، رغم اعتبارهم لها أصناما وثنية، الماذا؟، ربما تقربا لأهل البلد في البداية، وربما لسجريان وقدوة الأسطورة، عندما كنت طفلا صغيرا في قريتي جهينة بجنوب مصر، كان الأهالي يصفون التماثيل المسرية القديمة القائمة في الجبل بالساخيط، أي أن هذه التماثيل كانت في الأصل بشرا ثم سخطهم الله حجارة بسبب معاص ارتكبوها، وكان هناك أخرون يقولون إن هذه التماثيل عليها أرصاد، أي حراس من المالم الآخر تحميها وتؤذي من يقترب منها أو يتعرض لها بسوء، هذا امتداد للمعتقد المصرى القديم، فتمثال أنوبيس يوضع أمام المقبرة عند المدخل ليحميها، كذلك الرسوم والتماويذ.

الآن تُبِدو مُصَر القديمة في الظاهر كانها تمت إلى آخرين، بعض المناهج الدراسية تقول بمرحلة فرعونية وأخبري قبطهة وثالثة إسلامية، وفي رأيي هذا مفهوم خاطئ، فالتاريخ المسرى واحد، لكن تختلف مراحله، جوهره مستمر في الثقافة العميقة، الدهيئة للبشر، صحيح أن ذلك الثقافة تغيرت في تلك المراحل، لكنه تغير خارجي لم يعس الصميم، تلك هي الجدلية ولب المشكلة في ثقافة المصريين.

ثمة مشكلة أخرى، فالرؤية العبرانية للمصريين انتقلت إلى المبيعية ثم إلى الإسلام، الفرعون أصبح رمز الطغيان وفقا للنص

المقدس، سواء العهد القديم أو القرآن الكريم، في نفس الوقت يشمر المسريون بالفخر لأنهم أحفاد من أبدعوا هذه الفنون كلها، من عمارة ورسم وأدب، ذلك هو التناقض في وعي غالبية المصربين خلال العقود الأخيرة بدءا من السبعينات في القرن الماضي، مع تصاعد التشدد الاسلامي المستند إلى التعاليم الوهابية القادمة من الصحراء، خلال الثورة الوطنية الكبرى عام ١٩١٩ ضد الاحتلال الانجليزي لم يشعر المصريون بهذا التناقض، كان ابتعاث التقاليد الصرية القديمة في العمارة، في الرسم، في الإبداع الأدبي، ملمحا مهما لحركة النهضة، دائما يعيد المصريون اكتشاف الجذور البعيدة عند تطلعهم إلى النهضة، في المراحل التي كانوا يجهلون فيها تفاصيل تاريخهم القديم كما نجد ذلك في المصر الملوكي، وبالتحديد في العمارة، المساجد المصرية التي شيدت في العصر الملوكي، حتى هزيمة الماليك في مواجهة الأثراك العثمانيين عام ١٥١٧ ما هي إلا استعادة لتقاليد المعمار المصرى القديم، بعد اكتشاف أسرار اللفة المصرية القديمة على يدى شامبليون، وبدء وعي المصربين بثغاصيل تاريخهم أصبحت مصر القديمة مصدر الهام ثرى، تأثرت الرؤية سلبيا بتيارين اسياسيين، الأول هو القومي المربى أثناء فثرة مده في الخمسينات والستينات والذي اعتمر مفكروه مصر الفرعونية نقيضا للفكرة المربية، وهي المقود الأخيرة تتبنى الرؤى المعادية بعض التيارات الدينية الإسلامية المتشددة. إن وضع المراحل الشاريخية لوطن قديم مثل مصر في تعارض مع بعضها البعض لما يثير الأسى، لكنها خطايا عابرة في تقديري. فلكم مرت رياح هبوب، بعضها مدمر على النهر والوادي والبشر، غير أن الجوهر ظل مصونا في العمق، نصناج فقط إلى جهد لنبصره ونرصده، عندئذ نكتشف انجاز الثقافة المصرية المميقة. الاستمرار مع التغير،

## الأبدينة

ولا المسلة إشسارة إلى التركس. مسركس التركس. مسركس التركس. مسركس البدارة إلى التوريد المسارة الله التوريد الكنيسة والمسندة، من صحودها إلى أعلى أيضا بالتطاة، كل شيء يصيح إلى تأكل شيء يصيح إلى تأكل شيء يشوق الترويد يشورو، فيضمان شروق عرور، فيضمان المنطقة ويسرم والحري، يدرو، فيضمان المنطقة ويسرم والمروق عرور، فيضمان الله حالة ويسرم والحرود، فيضمان الله حالة ويسرم ومن الحرود، فيضمان الله حالة ويسرم ويسرم ويسم ويسرم ويسم ويسرم ويس

12

**قوى** الدمار وقوى البناء، هكذا توفرت اللبنة الأولى لقصة الصراع بين إله الخير والزرع والنماء، أوزير، وإله الشر ست؟

أهو العصر الذي بدآ الإنسان يرصد فيه دورة الفلك؟ يلحظ بلغيم مراحل الحياة في رحلة الشمس، بدءًا من ميلادها، إلى فيابها؟ ثم اجتهاده لتخيل الساعات الاثنتي عشرة لرحلة الشمس فير المرئية؟

أي عصر ٩

الحقيقة أننى لفى حيرة، غير أنني أتساءل: الذا أحاول إيجاد التناقض بين هذا كله؟ إنها مراحل، يفضى كل منها إلى الأخر، اكتشاف الزراعة أتاح الفرصة للتأمل، الهادئ، العميق، ومن هذا التأمل العميق، بدأ التكوين الروحى للبشرية، اكتمال الرؤية الأسامية التي أعتبر كل ما تلاها من ممتقدات مجرد نسخ للأصل الأول، في وقت ما أدرك البشر المتأملون، المنتظرون نمو الزرع أو يزول النقطة الأولى في فيضان النهر، أدركوا مبلة وجودهم المحدود باللمحدود، بالكون القسيح، بالسماء اللانهائية، بحركة الأهلاك، معلم هذا كلون القسيح، بالسماء اللانهائية، بحركة الأهلاك، بعداة الفرد المحسورة بين قوسين، الميلاد والموت، إنها نفس دورة الشمس، مصدر الحرارة والحياة، إنها نفس دورة النهر الذي يتمل الذي يصل شيئًا فشيئًا، لا يجى، بفتة، لا يصل مرة واحدة، إنما يبدأ بنقطة ماء ويذانًا بالفيضان الذي يصل مدة واحدة، إنما يبدأ بنقطة ماء ومن هذه النقطة ببدأ النهر والبحر ومعيملات الدنيا.

إنه التدرج، التغير المتمهل، مع التدرج يكون الارتقاء، هذا ما العكس على البنيان، بصعد الهرم إلى أعلى شيئًا فشيئًا، ببدأ من منطح الأرض، ثم يتوالى التدرج صوب نقطة تلتقى عندها كافة الزوايا، وسائر المناصر، عند بلوغها يكتمل البناء، يكتمل الشكل، ويكون الفناء أيضًا، النهاية، عند ذروة الهرم، تلك النقطة حيث اللاشيء، بوجد كل شيء، تمامًا مثل نقطة الماء الأولى التي تحوى النهر كله، الفيضان كله، بدون النقطة لا يكون النهر ولا البحر وبدونهما ان تكون النقطة.

إنه التدرج. تأمله البشر في بزوغ الشمس المتمهل في بدايته،

ذات ظهيرة، زمن طفولتي، أجلس إلى أمى فوق سطح النزل بالشاهرة القديمة، الزمن شتوي، نتلمس الدفء من أشعة الشمس التي تنفذ من بين فرجات الفيوم فتمتد في زوايا ماثلة، متجهة باستقامة إلى الأرض، هرم من الضوء هابط من الفراغات العلى.

أهذا ما يمكن أن نعتبره أصل ذلك الشكل الهندمى العبقرى.
الهرم، المثلث، اختزال الاختزال، هذا الهرم الضوئى يتكرر ظهوره،
نزوله من السماوات العلى بدءًا من الخريف وحتى انتهاء الشتاء،
أحاول رؤيته بعينى المصرى القديم في الوادى، لم تكن المدن
مزدحمة كما هي الآن، زحام بينلع النجوم والشمس والقمر، كانت
السماء أقرب إلى ما نراه في الريف القصى الأن القائم على
الحافة، عند حدود الصحراء، في الخريف المصرى يرق الطقس
ويشف، إنه ربيمنا الحقيقي، فزمن الربيع تهب فيه «الخماسين».
تلك الرياح، لا أتربة فيه، تتوالى الألوان على السماء، ومع قرب الشتاء
الرياح، لا أتربة فيه، تتوالى الألوان على السماء، ومع قرب الشتاء

دائمًا أحاول رؤية الأشياء بعيني الإنسان في زمن لم أعرفه، لم أسع فيه، لكن، عند أي زمن اتوقف؟

أهو الوقت الذي كان الإنسان يحاول فيه مصارعة الطبيعة. أي فيضان النهر وما ينتج عنه من غمر ودمار ثم حياة؟

أهو العصر الذي بدأ الإنسان فيه بتأمل، ويرى الصراع بين

المتسارع، المستقر ظاهريا عند بداية الأفق، حتى ليظن المرء أنه سيدوم هكذا أبدًا، لكن حركة الظل تنبئ بحركة الكون، من هنا جاءت فكرة المسلة، إنها إشارة من الحجر إلى أعلى، إلى المركز، السماء داثرية. ولكل دائرة مركز، الدائرة أدق تعبير عن الكون، لأنه شكل مكتمل، لا بداية له ولا نهاية، يمكن دخوله من أي نقطة. كما أنه يعنى البداية والنهاية، معًا، ضأى نقطة يمكن أن تكون بداية ونهاية مِمًّا، إنها الحياة، إنه الوقت، في اللحظة نفسها يصير وصولا ورحيلًا، الدائرة رمز للبداية والنهاية، موجودة في الرموز المسرية القديمة، في اللغة في مفردات الأبجدية، عند واجهات المايد، منها ينطلق الجناحان المحلقان، تحيطها يدان فهي القوة المحركة، مصدر الحركة الخفي وراء دورة الأفلاك، الدائرة عنصر أساسي في الزخارف الصرية، قبطية أو إسلامية أو بهودية، في المساجد المسرية المملوكية خاصة التي عادت فيها الثقافة إلى جذورها البعيدة مع الاستقرار والابداع، أرى الشمس بنفس اللون الأحمر الجرانيتي، المصدر واحد، الصحور والأحجار هي، هي، والرمـرُ يسفر في عصر، ويتحول إلى شفرة في زمن آخر، تطالعني الدائرة في قبة السلطان حسن (القرن الثالث عشر الميلادي)، في مدرسة وخانشاه برقوق، في المساجد والكتائس والمابد سنجد الدائرة، وما تتضمنه من إشارة إلى الكون.

المسلة إشارة إلى المركز، مركز الدائرة إشارة إلى القوى الخفية المحركة، إنها المرجعية المعمارية والفنية لبرج الكنيسة والمئننة. في صمودها إلى أعلى تتحول إلى هريم ينتهي ايضًا بنقطة، كل شيء يصيير إلى تلاش، إلى الأبدية ليعود مرة اخرى، شروق، غروب، فيضان ببدا بنقطة ويصير إلى جفاف.

التدرج الدافق المنبئ بالحركة، بالزيادة التى ستصديس إلى نقصان، أحد أهم معالم الرؤية المسوية، ما من شيء مثل العمارة ثودع فيه الذاكرة، في البداية تكون الاستجابة لعوامل البيئة والناخ، ثم تضفي الرؤية الروحية والفكرية مضامينها، كل العابد المسرية لا يتم الوصول إليها فجأة، إنما عبر ارتقاء متمهل على درج عريض

غير محسوس، أو طريق ممهد يرتفع صوب المدخل، هذا ما تجده في معبد سيتي الأول بأبيدوس، معبد الدير البحري، معبد سيتي الأول بالأقصر، معبد رمسيس الثاني، كافية المعابد تقوم على التبدرج، تدرج في الطريق المؤدى، المدخل الهاب، الشاهق، الذي يفضى إلى قاعة فسيحة، مغطاة بسقف تتخلله فتحات تصل الأرض بالسماء، تصل المحدود، المؤطر باللائهائي، وتؤدى وظيفة الإثارة في نفس الوقت، القاعة التالية أضيق، وأعتم، لا يدخلها إلا الخاصة، حتى إذا وصلنا إلى قدس الأقداس، حيث تمثال الآله، غير مسموح إلا لكبير الكهنة والملك بالدخول، قدس الأقداس، أصبح المذبح في الكنيسة، الهيكل في المبد، المحراب في المجد، كما هو الأمر في الأهرام، إذ يتناقص كلما ارتفع حتى ينتهي إلى نقطة أيا كان حجمه أو ضخامته، كذلك المبيد في امتداده فوق الأرض، مراحل، تنتهى إلى قدس الأقداس، حتى الزخارف تتبع التدرج، زهور اللوتس في الساحة الأمامية متفتحة، في القاعة الوسطى تتقارب أوراقها، حتى إذا بلغنا المرحلة الأخيرة نجدها متضامة.

لا شيء يولد مكتملا، لا شيء يوجد فجأة، إنما لابد من تمهيد، لابد من إشارة، ألا ينبعث الضوء غير مفصح عن مصدره قبل ظهور قرص الشمس، ألا يبقى قليلا بعد غيابها؟ التدرج في العمر، في قرص الشمس، ألا يبقى قليلا بعد غيابها؟ التدرج في العمر، في الخطو، في الهولت، الوجود مراحل، سفر، البداية من لا شيء البناء الذي يبدأ من قاعدة عريضة تواجه الجهات الأربع، ثم تقل البناء الذي المثال إلى أن ينتهي هذا التكوين كله إلى نقطة، بتلاشي عندها كل شيء التدرج والثنائية، فلا يوجد شيء عندها كل شيء والدرا يقتله، فلا يوجد شيء تأمل ربها في مصدار البشرية، من الشائيات عمليتا الهدم والبناء لذلك أقبل المصريون على البناء، الوعى بزوال الأشياء مع حركة لذلك أقبل المصارع على البناء، الوعى بزوال الأشياء مع حركة الكون حاد، لكن كل فناء يولد منه وجود جديد، ذلك رفضوا الموت، وهنوا الموت، وهنوا الموت، وهنوا المتاء إلى الأبد، كما تغيلوا رحلة الشمس عبر مغيبها حتى

ولادتها من جديد، تخيلوا رحلة الميت في عالم أخر، يعد امتدارًا للوجود اللموس، هكذا اخترع المدريون العالم الآخر حبًّا وتمسكًا. بِمَا هُو قَائِم، شَنْفَلَهُم أَمْنِرُ ٱلبِشَنَّاءُ فِي اللَّاوِجُودِ، الوسنائلِ التي اتخذوها عديدة. في مقدمتها البناء، بناء قبر يحتوي على رموز الوجبود ومنضردات الحبيباة وينكون على صنلة بالجبهبات الأصملينة والفرعية. القبر محطة بين عالمين، بين وجودين، لذلك كان المصرى ومازال يهتم بمثواء الأبدى أكثر من بيته في الحياة الدنيا، ما نزال الشيور لها أماكتها الخامية في المدن، دائمًا عند الأطراف، نمي مواز، كثيرًا ما تأملت مقابر الأقباط، ومقابر السلمين، ومقابر اليهود المحدودة مساحة وعددًا في الشاهرة والإسكندرية، هذا الهندوه، هذا الشخطيط الجنيند للشنوارع، بمض للراقند تحف معمارية، ذلك الحرص على كتابة الاسم مسبوقًا باللقب وأحيانًا الوظيفة التي كان يشغلها الراحل. ثمة حوار منامت بين الراحل والساعين في الحياة الدنيا، بعضه يكتب على قيره صراحة، يطلب من الأحياء أن يترجموا عليه أن يذكروه بالخير، أن يعتبروا فمصيرهم إلى رقدته. أتأمل ما يكتب على شواهد القبور آيات القرآن الكريم، الإنجيل، هذا التنوع في اشكال الشواهد، بعضها يبدو كأعمال فنية حديثة. مثل مقابر زاوية سلطان شرق النيل بمحافظة المنياء انصاف قباب متلاحقة كأنها أمواج بحر تجمدت كذلك الشابر هي صحراء الهوَّ القريبة من قنا والأقصر. منذ القدم وحتى الآن، رغم تغير الديانة واللغة، أهم ما يشغل المسريين وجود مثوى أبدى للجئمان، أن يذكر بعد الرحيل، في العصير الملوكي. كان السلطان بمجرد توليه الحكم يشرع في بناء مسجد. الحقيقة أنه بيني قبرًا، فالسجد يضم قبة، والقبة تحثها ضريح، الهم الصدري

الأجنبية. لكنهم جاءوا إلى مصر صفارًا وتشربوا فقافتها ورؤيتها. في المصبر الحديث، بعد أن توفي عبد الناصير عام ١٩٧٠ اكتشف المصربون أنه كان معنها ببناء مثوى أخير له. كان مشتركًا في جمعية تماونية شيدت المبجد الذي برقد فيه الآن. أما الرئيس

القديم بالبقاء حيث لابقاء، فرض نفسه على الحكام ذوى الأصول

أفور السنادات فكان مشغولاً ببناء قبير له في قرية ميت أبوالكوم، لكن القدر لم يمهله، إذ جرى اغتياله فجأة عام ١٩٨١.

الحكام والأمراء شيدوا الساجد لكى برقدوا فيها حتى يكونوا بين الأحياء، في مكان له صفة القداسة، ليستمدوا مشروعية آخرى لذكرهم، لكى يتردد اسمهم،

الاسم، من أوجده؟

مل سبق الاسم ظهور الكتابة أم أنه مواز أو لاحق لها، ام أنه هديم قديم، انتخيل الوجود بلا أسماء، هل كان ممكنا وجوده بالشكل الذي نعرفه، الاسم ترميز للواقع وتلخيص، استمراره يعني استمرار صاحبه حتى لو لم يكن حيا بسمى، أتوقف حائزًا، فياضا بالأسئلة أمام معنى الاسم ومنزنته ومغزاه.

- 19

## الامم وجود

و قسوة الاسم في خفاته، واستعراز الوجود في بشاء الاسم مسوجودا، في توييد، الاسم مسواتها للوجود، مساحيه ينشر جمديا خال الدرية، و البنيان، وويلم الاسم أحياتاً عن والبنيان، أو البنيان، أو الممل المساحة والممل المساحة والدرا عمل في جميل، والممل المساحة والدرا الممل المساحة والدرا الممل المساحة في الممل المساحة والدرا المحل المح

في اسطورة الإلهة إيزيس، الأم الأولى، الزوجية، الأخت. الرفيقة، تجميد المنى الكامل للأنوثة وفيضها، هي تلك القصة التي صبيفت من وجدان وادى النيل وتأملات أهله في الكون والكينونة، ثمة موقف فريد.

كان لجلالة الملك رع قبل أن يندمج بالأبدية ويصبح إلهاً، كانت له أسماء عديدة منها اسم خفى، فيه تكمن أسرار قوته. حاولت إيزيس الجميلة، ذات الفئتة والدلال أن تدبر حيلة لتعرف الاسم الخفى، تسجل لنا إحدى القصص التي وصلتنا مكتوبة بالخط الهيروغليفي بعض من تفاصيل هذا الحوار، بعد أن لدغه تعبان. تقول إيزيس للاله رع:

«اكشف لى عن اسمك يا والدى القدس لأن الشخص يعيا بذلك..»

شم تقول له:

 وإذا كشفت لى عنه سوف يخرج السم، لأن الشخص الذى يذكر اسمه يحياه.

غير أن الآله رع يصمت رغم أنه ملدوغ، مصاب، والسم يسرى في جسده، يشمر بالحريق المندلع داخله، غير أنه ينطق قائلا:

«لا بأس أن تشتمى إلى اينشي أيزيس، لكن يشمكن اسمى المجى» من جسسمى إلى جسسمك. إن أعظم الكهنة بين الإله أخضاء حتى يصبح مكانى واسفا في قارب ملايين السنين...

يموت رع، ولا ينطق باسمه، يظل خضياً، مجهولاً، الآن، عند

المتوفية للسلمين ما يعرف باسم الله الأعظم ثلاله عند السلمين لسمة وتسمون اسمًا، كل منها تقيض الآخر، (الرحيم، التجبر) لكن فعة اسمًا أعظم، من يدركه، من يمرقه يستجود على ما لا طاقة للمشير، ليس المفهوم التقليدي للسلطة، ولكنها المعرفية، الرؤية الشاقسة، في كتب الشراجم والطبقات التي تحكي سيسر الأولياء العمالحين، يذكر البعض من الذين أونوا مكانة رفيعة أنهم كانوا هلمين باسم 📰 الأعظم، ومن هؤلاء ذو النون الأخسيمي، نوبي الأصل، الذي وُلُد في مدينة أخميم بصميد مهمر ، وتقول المسادر التاريخية أنه مؤسس علوم القوم (أي الصوفية) لكن ما أتوقف كُلْهُرًا أمامه تلك العبارة التي ترد في جميع مصادر التصوف، إنه كنان عليمًا بقلم الطيار، أما اللغة المصارية القاديمة، والخط الهيبروغليضي تحديدا الذي كان بُعرف بين المرب بقلم الطيبر لتكرار صور الطيور به، هل يعنى ذلك أن ذا النون كان يجيد قراءة اللغة المصرية القديمة، من الثابت أن بعض المصريين حتى نهائة القرن الثامن عشر البلادي كانوا بتحدثون في صعيد مصر باللفة القيطية، أخر مراحل الصرية القديمة، والتي أصبحت لفة دينية الستخدم في الصلوات بالكتاش، وهناك حركة خلال العقود الأربعة الأخيرة لإحياثها، هل كان ذو النون بجيد قراءة الخط المسرى القديم في القرن الثامن البالادي؟ هل كان يوجد آخرون؟

ثهة حكاية ترويها مصادر التصوف عن ذى النون، تذكرنا بقصة الإلهة إيزيس مع سيدها الإله رع، يقال: إن شغصنا ذا جاء سعى الله يوضاء طلب منه أن يطلعه على الاسم الأعظم، طلب منه ذو الفيه يوضاء طلب منه أن يطلعه على الاسم الأعظم، طلب، في احد الفين أن يتممل، غير أنه راح يتردد عليه مكرزا طلب، في احد الأوام أعطاء أو اننون طبقاً منطئ، طلب منه أن يوصنه إلى جارم الأوان يعود إليه فيصا بعد، خرج الرجل إلى الطريق، مع توالى طواته بدا فضوله، ثم غلبه فكشف الفطاء، رأى فارًا ميتا، عاد إلى سيده ذى النون غاضنا، قال:

•هل تسخر مني؟ تعطيني فارًا ميتًا لأنقله؟،

أجابه: ﴿إِذَا كُنْتُ لِمُ تَصْبِرُ عَلَى مَعْرِقَةً قَارُ مَيْتُ، فَهِلْ تَرِيدُ أَنْ

أكشف لك عن الأسم الأعظم؟٠٠.

قوة الاسم في خفائه، واستمرار الوجود في بقاء الاسم موجودًا في ترديده، الاسم مرادف للوجود، مواز له بل يتجاوزه، لأن صاحبه يفني جسديا ويبقى الاسم أحيانًا من خلال الذرية، أو البنيان، أو إبداع عمل فني جميل، أو العمل الصالح، أو الذكر الطيب.

التطلع إلى الخلود، إلى البقاء، غريزة إنسانية، إنه الفمل المضاد للعدم، لتلك القوة الأزلية التي تطوى باستمرار، تمحو كل موجود، في مواجهتها صباغ المصريون الحروف، إنها معمار من فراغ، من الهواء الذي نستشقه، من الزمن الذي ينقضي ويأتي، لها أوجدوا الكلمات التي هي بنيان الأسماء والأفكار والماني، الحروف رموز موازية للوجود، والكتابة لتثبيته، للانتقال به من وقت إلى وقت، لمد وجوده إلى أقصى وقت يكون فيه غير موجود إلا بالنطق.

جرى ذلك في زمن سعيق البعد، لكن نتخيل السافة، فإن ما يغصل الملك مينا، موحد القطرين، مؤسس الدولة المصرية الموحدة. عن ميلاد السيد المسيح يبلغ ضعفى الممافة الزمنية التي تفصلنا الآن ونحن في العام السادس من بداية الألفية الثالثة عن بداية التقويم المهلادي.

يحرص المصرى على نقش اسمه فوق الحجر، على مرقده الأبدى، أو من خلال أثر يتركه، وجوده في الاسم، بل إن الاسم له دلالات وقوى تتجاوز النظاور، عندما كنت صغيراً، احياناً يصيبني ممروض، أو يهميه احد اشقائي، كانت أمي المولودة في جنوب مصر الذي عاشت به شبابها حتى زواجها وانتقالها إلى القاهرة، تؤمن بقوة الاسم، أي خطوة تقدم عليها فللابد من ذكر اسم الله، هكذا المصريون خاصة المسلمين عامة والأقباط أيضاً، قبل الأكل، قبل الخروج من البيت، قبل النوم، عند الاستيقاط، وإذا تكلم أحدهم مباشرة يقول محدثه «طيب سمى الأول.» أي فليذكر اسم الله أولا. إذا دخل مكاناً مظلماً فيطرد الشوى إذا دخل مكاناً مظلماً في تملس جبيني بيدها وهي تردد اسم الله. تقول الشريرة، كانت أمي تملس جبيني بيدها وهي تردد اسم الله. تقول داسم الله عليك وعلى خيتك الأحسن منك...، المصود هنا القريز،

هذا ممتقد مصرى قديم، فلكل منا قرينه الذي لا يرى، يعيش في وجود ما غير مبرئي، وما يجري له في المنظور يجري تقرينه في إللامنظور، لذلك كانت الأم تذكر اسم الله بالنسبة للاثنين.

كان الاسم كموضع للانتشام معتقد قديم مازال ساريا، إذ ترى أمى المرض قد لحق بابنها، فتعتقد أن عينا أصابته، وهذا معتقد همسرى قديم أيضا، فالنظرة قد تلحق الأذى بالشخص المنظرة إلها، وهذا ما يعرف بالحسد، عندند تأتى بخطعة من «الشبة» المختمة بالإن منهادها تتخذ المختمة على نار هادئة، عندما يبدأ انمسهادها تتخذ همينة، تقول بثقة «إنها أم هلان»، تتوصل إلى معرفة الشخص همينة، تقول بثقة «إنها أم هلان»، تتوصل إلى معرفة الشخص محمدر الحسد، وغالبًا ما تكون أمراة، عندئذ تبدأ الفعل الذي يطل الحسد، وبالتالى ببدأ الشفاء، تأتى بورفة، تصنع منها ما يطيعه الشكل الآدمى (عروسة)، وإبرة رفيعة، تنقب بها مكان المينين وهي تردد.

هنی عین أم فلائة...»

تذكر أسمها عدة مرات، بينما تسدد الإبرة إلى المبنين، كثير من المقابر المسرية ترى فيها وجوها وقد تشوهت عيونها أو أنوفها . كما ذكرت في عصر تحول المسريين إلى المسيحية . كان الاعتقاد القديم أن تشويه الرسم في موضع المبنين يعنى إصابته بالعمي، أما الأنف فتدميره بعنى حرمانه من الحياة نفسها هناك. أي إبادته لهاماً في الوجود، واللاوجود.

في المستقد الشمين السارى حتى الآن، إمكانية الشائيس على شخص مسمين من خالال عسل سنصرى، ويصرف بالعمل، في كل الأحوال لابد من معرفة اسم الشخص المبتهدف طبعًا، والأهم اسم الأم، اسم الأم تحديدًا، في الصميد كان ذكر اسم الأم يمد عيبًا، وإذا ذكر الرجل اسم زوجته يقول: «أم فلان» يذكر اسم أكبر أبنائه، ما تزال فكرة إخفاء الاسم، تستقر داخلنا كمصديين، أذكر أننى كلت أكتب استسارة للحصول على تأشيرة دخول من إحدى السفارات، فوجئت بسطر مطلوب فيه أن أكتب اسم أمى ـ رحمها السفارات، فوجئت بسطر مطلوب فيه أن أكتب اسم أمى ـ رحمها

الله ۽ استنكرت ذلك داخلي وأقدمت عليه كارها مضطرار

إخْفَاء الاسم يعني بسط الحماية عليه. من الوقائع الدالة من التاريخ الصري القديم، ما جرى للمهندس المبقري سنموت. مصمم معبد الدير البحرى. عشيق الملكة حتشبسوت، استمرت علاقتهما حوالي ثمانية عشر عامًا، يبدو أنها كانت ممروفة، ذائعة، إذ عثر الأثريون على رسومات على قطع الأوست رايكا تسخر عن هذه الملاقة، وتصور الملكة في اوضاع جنسية فاحشة مع سنموت. وهذا مما حيرتي، فاللكية مقدسة في مصر القديمة. وحاكم مصر هو وريث عرش حورس ابن أوزير، والملكة حتشيسوت ليست استثناء من ذلك، بل إنها حـرصت على ذكر انحدارها من صلب الآله آمـون، عندما زار امها وأودعها جزءًا منه. انجيت بعد تلك الضاجعة الإلهية حتشبسوت، تتكرر تلك القصة كثيرًا في التاريخ الصرى القديم على جدران المعابد، رغبة في تأكيد الأصل الآلهي للملوك، تدعيمًا لسلطة الشخص الذي يجلس على قمة الهمرم الإداري للدولة، والذي من مهامه الأولى ضبط مياه النهر، أصل الحياة. أصل الدولة في مصر، ما يحيرني، كيف تكون الملكة مقدسة وفي نفس الوقت يسخر الفتانون منها وهم القائمون على تزيين المابد والمقابر؟ هل كانوا يدركون حقيقة الأمر؟ أم أنهم رسموا بعد أن شربوا الكثاير من الجعة؟

مثل كل المصريين كان سنموت مشغولاً بتغليد اسمه، ولأنه ذكى جداً، كان يعى فى ذروة تمكنه من الملكة، من السلطة أن اسمه سوف يصون المسلطة الله محود، وأنهم سوف يصعون إلى محود، تمامًا كما محت الملكة حتشبسوت اسم شقيقها الذي أغنصبت ملكه، من هنا لجأ إلى الحيلة ليضمن بقاء اسمه، أي بشاء وجوده، دونه خلف أبواب المعبد، بحيث لا يراه من يضح اللباب، لأنه سيكون إلى الداخل، في مقبرته كشبه مرة تم غطاه بالطلاء، وكتبه مرة تام غطاه بالطلاء، من الطبقة الشائية بشاشة، حدث ما توقعه، فقد تم محو الاسم من الطلاء الأخير، بالشائية، حدث ما توقعه، فقد تم محو الاسم من الطلاء الأخير،

وأدونه. إذن. أتم يتحقق هدفه؟ ألا يعنى ترديد أسماء أولئك الراحلين متذ آلاف السنين أنهم بيننا بشكل ما؟، أليس الاسم هو فلغيص وجود الشخص، إن في حياته أو مهاته.

فى المنتقد المسرى القديم، أن يناح هو الفم الذي نطق باسماء الأشياء كلها، وبذلك أوجدها، وأنهى أزمنة المدم، حين لم يكن اسم شيء واحد قد نطق به بعد، أي نطق بأسماء كل ما يمكن أن يوجد، وبالتالى ظهرت الأشياء.

عندما بولد طفل لابد أن يمنح أسمًا، الأسم لا ينبع من داخل صاحبه، إنما يكتسبه، وبمجرد أن يتصف به يحدث التناص بين الاسم والمسمى يخيل إلى أن أسمى لو اختلف لأصبحت شخصًا مختلفًا، الفرد لا يوجد بدون اسم، والاسم يمنحه الهوية، وتتجتب التسمية في الأخرة حاول المسريون بشتى الطرق أن تبقى أمسمناؤهم في اللاوجنود، الملوك والتيسلاء يذكنرون أستمسامهم، هجيطونها بالخراطيش لضمأن الحماية، الموظفون الرسميون يصلون أمنام صورة الملك، يمجدون أسمه، فنوق صندوق مركبة لحوتمس الرابع، نرى العندو سناقطاً تحت هراوة منزفوعية لا همسكها القارعون بل اسمه، هكذا يتحول اسم الاله، أو الملك، أو الشخص إلى مصدر قوة خاصة يمكن السحرة إستخدامها، كان أميم الاله أمون. على سبيل المثال - نوعًا فعالاً للماء السعري ألذي يجمل التماسيج بالاحول ولا هُوة، التماويذ لا حصر لها. واستطيع أن نراها في الأحجبة التي يعدها بعض رجال الدين (مسلمين وأقباطا) لحماية الطفل من الحصد، أو لملاجه بقوة الاسم من علة ما .

هى طفولتى كان ابى واعى يعذراننى من الأماكن المتمة، إن هى جهيئة مسقط راسى، أو القاهرة القديمة، خاصة المنازل المهجورة، إنها مسكونة بالمفاريت، بالأرواح الشريرة، هى حالة الافتراب منها أو المرور بها يجب أن ننطق اسم الله، بلساننا أو بعقولنا، اسم الله يهطل ظهور المخلوقات المجهولة التي تريد إلحاق الأذى بنا، هنا همكن أن نرى بوضوح التأثير المصوى القديم، الإيمان باسم الله

#### الكناعة

و في العصر الحالى يعتبر ختم النسير مراكبان مسرتيسة في وثائل الدائرة، وهو الحقيم المستعد. إنه الخيرطوش المستعد. اللازلة المصروية المستورة يوليسو، دائرة مصدة لحقيها والطائر مصدة لم الشعيار الطائر الأهوى بالنسية المطائر المسرو الخالي الايدة المسرو الخالي المسرو الخالي الايدة المسرو الخالي الايدة المسرو الخالي الايدة المسرو الحالي الايدة المسرو الحالي الايدة المسرو الحالي الايدة المسرو الحالي الايدة عدداً الحسورين الى عدداً الحسورين الى عدداً الحسورين الى عدداً الحسورين الى المساورين الى المسرو التحالي المساورين الى عدداً الحسورين الى عدداً الحسورين الى المساورين المناسية المساورين الى عدداً الحسورين الى عدداً الحسورين الى المساورين الى المساورين الى المساورين المساورين الى المساورين المساورين الى المساورين المساورين المساورين الى المساورين الى المساورين المساورين المساورين المساورين المساورين المساورين المساورين الى المساورين المساور الأعظم، الخيفي، ربما كنان النطق بلفظ (الله) إشبارة إلى الاسم الخفي الذي لا يعرفه إلا قلة قليلة من الكمل، الصالحين.

مازلت أذكر لحظة مؤثرة تمت إلى زمن طفولتى، كان شقيقى الذي يصفرنى مريضاً - رحمه الله - حمله أبى إلى شيخ له شهوة بين الفاس بمد تأخر الشغاء رغم أدوية الأطباء، تفحص الشيخ أخى، أطال الفظر إلى وجهه، سال عن اسم والديه، مال أبي ليهمس باسم والدتى، كان الاسم لازما ليتم عمل الحجاب، بعد أن هرا الشيخ التماويذ، وملس بيده على جبهة أخى الماتهية، قال بمنوت رمين،

ولو طلعت عليه شمس الجمعة فسينجو بإذن الله...

ثم قلده الحجاب مثلث الشكل والذي خط فيه اسماء غامضة وحروفًا واشكالا، انتظرنا، وقبل انبلاج أول خيما ضوء من فجر الجمعة سكن محمد الصغير إلى الأبد، بفيت بعض من ملامحه عندي، وأثر عميق في تلك اللحظات التي أمضيتها في حجرة الشيخ المسكونة بالقموض، وعندي تساؤلات لم ألق إجابة عنها حتى الآن، منها: لماذا همس الوالد بالاسمين؟ مع أن القرفة لم يكن بها إلا الشيخ وأبي وطفلاه؟

۱۵۲۸ بعبد أن أوجد المسريون الشدماء، أجدادنا، المبادل المنطوق لكل ما يحتوي عليه الوجود، أعنى الأسماء، وأدركوا قوة الاسم، سعوا إلى صيانة ما توصلوا إليه، مرحلة الأسماء بمثابة النطق، لكن النطق مجرد هواء مرسل في الفراغ. لا تمسك به ولا تقيده إلا الكتابة، ويلى الكتابة القراءة التي هي بمثابة فك لرموز استقرت واتفق عليها، كما أشرت من قبل إلى هوة الأسماء فإن الكتابة معادل، له نفس القوة، بل إنه إخراج للمعنى من عالم التجديد إلى العالم للحسوس،

إن تحسيد الحروف ثم اللفظ ضالاسهاء الدالة من أهم الخطوات التي قطعها الإنسان منذ أن ظهر على هذا الكوكب كما استفرق الأمر حتى ظهرت أول ابجدية في تاريغ البشرية؟ أعنى الكتابة الهيروغليفية المقدسة؟

ثلاًسف، لا يمكن تحديد ذلك، لا مصرفة المدة. أو التطورات الني ادت بأولئك الأجداد القدامي الذين سموا وخطوا فوق نفس هذه الأرض التي نمشى فوقها الآن، أول نص مكتوب وأقدمه وصل إلينا، اللوحة الحجرية التذكارية للملك مينا بعد توحيده القطرين، لا نمرف قبلها نصوصًا مدونة على ورق بردي أو جدران حجرية. ربما تخفى أرضنا الطيبة نصوصًا لم نكتشفها بعد، لكن المؤكد أن تفاصيل هذه الغامرة الإنسانية. ستظل مجهولة. ثقد محيت من الذاكرة الواعية، وبقيت في المناطق المتمة أو الرمادية من الذاكرة الانسانية.

حتى الآن تمثل الكتابة فعلاً له قدسية خاصة عند الصريين، هَكُلُ شيء مجرد كلام في الهواء، لكن-، كل شيء يتبدل إذا انتقل الأمر من الكلام إلى الكتابة، وما أهمية التوقيع إلا شكل لخطورة الكتابة، وتوقيع الفرعون كان يتمثل في خرطوشه، هذا الخرطوش الذي استمر في مصر الإسلامية تحت اسم آخر هو «الرئك»، كل خليضة كان يحرص على أن يكون له شعار مشمياز، وكل سلطان بعجرد ثوليه الحكم بشخذ له (رنكًا) يحتوي على جملة ربما تكون أية قرائية: (إن ينصركم الله فلا غالب لكم) تكتب بشكل معين، الضرق بين الخبرطوش والرنك أن الأول كنان مستطيباً، والرنك دائريا .

كان الضرعون أو السلطان إذا شيد بناء من الحجر، معبدًا أو مسجدًا، مقبرة أو ضريحًا، يحرص على الكتابة، فالكتابة منا توثق، وتنسب وكثيرًا ما تأملت الرنك الملوكي خوق مبان هائلة الحجم، مثل قينة قالاوون، أو مسجد الظاهر برقوق، أو أي منشأة كبري وصلتنا من أي عصر، سنجد في الجزء البارز، على الواجهة، عند المدخل، حول القبة، اسم السلطان أو اللك أو الحاكم على مختلف المستويات، وفي العصر الحالي يعتبر ختم النسر هو الأعلى مرتبة في وثائق الدائرة. وهو الخبتم المشميد، إنه الخبرطوش الحيديث للدولة التصرية بعد ثورة يوليو، دائرة بداخلها نسر، أهي صدفة اختيار الطائر الأقوى بالنسبية للخثم والصقير بالنسبية للعلم الصرى الحالي، ألا يذكر هذا بحورس إلى حد ما؟

لن مكتمل البناء إلا بالكتابة، ولن يتحقق النسب إلا بالكتابة، في هميد أبهدوس لوحة مؤثرة للملك سيتي الأول يقف مع ابنه رمسيس الثاني يقدم إليه ملوك مصدر منذ مينا حتى عصدره. سنة وسبعين خرطوشًا، كل ملك منهم أصبح حروفًا وعلامة، مجرد كتابة، لكنها قات مغرى، ودلالة، إنها إشارة إلى مما كان قائمًا بالضعل، إلى الوجود ذاته، لذلك اعتبر المدرى القديم الكتابة موازية للوجود الإنساني، للوجود كله، وإنها تنجاوز الوجود المحدود إلى المطلق بقدر استمرارها، إنها نقيض العدم، ولذلك كان إذا كتب على

## الناريخ كنابة

و هندما المسرية الكساية للمسرية التساية مبيونة مسية عباد المتازية بقييات الكساية وعدما عادت الكساية وعدما القول التي المدالة المتازية مرة المساية عبداً المتازية مرة المساية المساية المساية عدما المساية المساية عدما المساية المساية عدما ال

الجدار اسم شخص ممين، فإن سائر ما ينطبق على هذا الشخص في سميه وحضوره، ينطبق على اسمه المحفور على الجدران أو المكتوب، أو المكتوب على بدرية مطوية، لذلك كانوا إذا محوا الاسم الكتوب، أو هلمسوا المينين المرسومتين فهذا يعنى أنهم الحقوا الأذى بالشخص المقصود، فإذا كان حيا يسمى يكون قد أذاه، ربما إلى هد القتل، وإذا كان ميتًا فإنه نبي وجوده في العالم الأخر.

وحتى الآن إذا أراد شخص إلحاق الأذى بأخر، هإنه يلجأ إلى الكتابة، وإذا أراد أن يعمى نفسه سعى إلى من بعد له الحجاب الكتابة، وإذا أراد شغص أو تنظيم المكتوب، أو كتابة تعده في قسم الشرطة، وإذا أراد شغص أو تنظيم أو كيان الاتفاق على أمر ما فلابد من الكتابة، لا قيمة لشيء بدون كتابة، ورب أفظ واحد يفير واقمًا جغرافيا وتاريخيا بأكمله، الا نذكر هذه إلعبارة الشهيرة في قرار الأمم المتحدة (الجلاء عن الأراضي المحتلة) مجرد حرفين أبدالا أموزا تهمن الحاضر والماضي.

إنه ضمل الكتبابة، المرادفية للوجيود، مهمنا تطورت الأساليب وتقدمت الوضائل سيطل القانون الإنساني الخالد، الذي اكتشفه أجدادنا المصريون شائمًا، ساريا، شاعلا، لقد حققوا بالنطق والتدوين للوجود معناه، كيف؟ ومتي؟

تلك قصة أخرى.

[الشجسيد بالكتبابة أو التصوير يعنى وجودًا فعليا، من هنا جاء الهقين، المستمر حتى الأن، أن إيداء الصورة يلحقه بالضرورة إيداء الشخص،

لقترة تجاوزت الألف سفة ظلت الحضارة المصرية القديمة تذوى وقههال عليها الضربات من داخل ومن خارج، ورتع في مهسر الهونانيون والرومان وأهل البحر، والصحراء، والجنوب، وتعددت الاليسن، ثم منعت الديانة المصرية القديمة، وكان أخر معاقلها في جزيرة الفنيز باسوان، ونهب قمييز الفارسي الفشيم الحضارة لأتها، عندما صبي الملماء والكهنة حفظة اسرار العلم كله وتقلهم إلى بالاد هارس، ثم جاءت المسيحية ولحق اعنف دمار بعقرات الهبادة القديمة، مازلنا نرى أثاره حتى اليوم على جدران معابد حضور هذه المبدوس، والكرنك، وفي مقابر الملوك القدامي، ولكن كان التحمير هذه المنشأت الضخمة، الهائلة أقوى من محاولات التدمير التي التيا

شيدًا فشيئًا اسدل السمار على اللفة المصرية القديمة مع الاضمحلال، والتدهور، ثم كانت الخاتمة بفزو القبائل العربية من بدو الصعراء، وبدأت بداية جديدة، غير أن الكتابة القديمة كانت قد تسيت وبطل الممل بها، تحولت إلى الذاز مجهولة، واطلق عليها المرب، الذين بدأوا يسمون إلى توطيد لفتهم، «لفة الطير» الانتشار رسوم الطيور في اللفة المصرية القديمة.

اصبحت هذه اللغة مجهولة، وبالتالى أصبح التاريخ مجهولا، بطلت الكتابة فأفسدت الذاكرة وأعتمت، وحل بديلا لها ذلك التاريخ الأسطوري الذي تحتفظ به كتب ومصادر التاريخ العربي لمسر، ويعاول فيه المؤرخون تفسير تاريخ هذا البلد القديم، وتلك الآثار الشائمة، خاصة الأهرام، وهناك نواجه بلحظة درامية في التاريخ الإنساني، فأولئك الذين اخترعوا الكتابة، أي التاريخ، أسدل عليهم ستار النسيان والصمت عندما أصبحت الكتابة المصرية القديمة مجهولة منسية، غاب التاريخ بغياب الكتابة، وعندما عادت الكتابة أدى إلى إيجاد التاريخ. لولا الكتابة لما عُرف المكان مماً، إن الداورة الإنسانية هشة، محدودة القدرة، معكومة والمكان مماً، إن الداكرة الإنسانية هشة، محدودة القدرة، معكومة بعوامل شتى، قوانيها غريبة، هذا على المستوى الفردي،على المستوى الفردي،على المستوى المدرى في داكرة المستوى الجماعي تبدو أكثر هشاشة، الأحداث الكبرى في داكرة الشعوب والجماعات تتحول إلى وقائع غائمة، تبدل فيها الأسماء، وتتفيير الوقائع، والأحداث، وهنا تظهر الأمطورة التي تخلقها المحاية في محاولة لتلمس الجدور البعيدة التي تكون غائمة بسبب النسيان.

عرفت مصر هذا النمسيان الهائل، عندما سقطت الحضارة المصرية القديمة تحت غشامة القوة، وأصبحت بعد الأسرة الشرائين نهبًا لكل من هب ودب، وتحول المكان إلى لعنة. تحولت مصر النيمة الهابة، مصر التي اخترعت الذاكرة، عندما توصل الإجداد إلى اللغة إلى الأسماء فعددوا وفرقوا الأشياء عن بعضها البعض، ثم اخترعوا الكتابة فقيدوا العدم، وحدوا من عمل النسيان، اخترعوا الناريخ، وكانت اللغة، والكتابة تتم في إطار من النشاط الإبداعي الذي يعد في جوهره فنا رائمًا، بل إنها اصدق ممارسة فنية إبداعية عرفتها البشرية.

ذلك أن المسرى القنديم عندما كان يرسم إنسانًا أو حيوانًا أو نَباتًا على جدار أو ورقة بردى، كان يعتقد أنه يوجد ممادلاً موضوعيا للوجود القعلى، التصور المجرد، وإخراجه إلى عالم

## الكنابة فرب

و أنست الدراسيات الحديثة في علوم الحديثة في علوم المسريات الألجسية في الأشدم بعد مشيرا الملساء على المسيوم ال

الكتابة في بداية القرن الماضي، عباد الشاريخ مرة أخبري، وبدأنا تكتشف ماضينا المجهول الذي لم نتم معه المصالحة النامة بعد.

في الكتابة حياة. وفي الجهل بها موت أيضًا، هذه الكتابة. هذاالفعل الإنساني الخلاق. كيف تم التوصل إليه. ومتي، وكيف؟. أسئلة عديدة لاتزال مطروحة، والجهود من أجل الاجابة عنها قائمة، فعالة، لسنوات طويلة كنت أتحسر على نميان المسريين لغتهم الأصلية. إلى أن ظهرت دراسات عديدة تكتشف الصلة بين اللفة التي يتحدثها المصريون في حياتهم اليومية واللغة القديمة التي ظننت أنهسنا اندثرت، اول من نفت نظري باحث رائد في المصريات له كتيب منفير عنوانه: «المصريون القدماء وأثارهم الباقية في حياتنا الحاضوة، لحرم كمال، صدر هذا الكتيب في أوائل الخمسينيات من القرن الماضي، خصص فيه فصلا للألفاظ المصرية القديمة المتداولة، ذكر حوالي مائتي لفظ، منذ صدور هذا الكتاب، ظهرت دراسات عديدة لعلماء المصريات المتخصصين في اللغنة، منهم الدكشور عبدالحليم نور الدين، الدكتور عبدالنمم عبد الحليم، الدكتور على رضوان، الأستاذ محمس لطفي السيد، الدكتور عبدالقادر محمود (من السودان)، اجتهد هؤلاء من خلال البحث العلمي في التوصل إلى استمرارية اللغة المصرية في الحياة اليومية. لا أقصد اللغة القبطية المستخدمة في الطقوس الدينية بالكنائس، لكنني أعنى ثفة الحياة اليومية، من المروف أن اللغة العربية لها في كل قطر عربي مستويان، لفة الكتابة ولفة الحديث، أو ما تعرفه بالقصيص والعامية، المامية الصيرية معروفة، مشهورة في العالم العربي كله. والسبب ريادة السينما المصرية وانتشارها، الخيرًا، صدر عام ٢٠٠٥ كتاب في ثلاثة مجلدات تباحث مصري غير متخميص في إطار الجامعة، لكنه أوقف جهده على دراسة اللَّغة المسرية القديمة وامتدادها في اللغة القبطية، ثم في العامية المسرية الحالية. هكذا فدم سامح مضار قاموسًا لثات الألفاظ والتمبيرات التي تتتمي مباشرة إلى المصرية القديمة. إننا نتحدث وفقاً لمنطقها وقوانينها حتى الآن. يغشاه ما يغشى،

الصلة بين الحدود واللامحدود، الوعي أن الحسوس جزء من كل أشمل لا يمكن استيمايه، هذا مفهوم أساسي في المقيدة المصرية، وقد انتقل إلى الديانات الثلاث، اليهودية، المسيحية ثم الإسلام، عندمنا اخترعوا الأبجدية، كانوا يختزلون الكون كله في إشارات، في حروف، رباط وثيق بين التجوم والحروف، بين نقطة لميناه والخبرف، ألا يشبه الحبرف المفارد في وحدثه نقطة الميناه بملاقتها بالنهر، بالبحر، بالحيطة

أثبيتت الدراسيات الحبديشة في علوم المصريات أن الأبجيدية المسرية هي الأقدم بعد أن عشر العلماء على تصنوص تسبق أية كثابة في وادى النهرين (دجلة والفرات)، هذا تندلع عندي الأسئلة، أعرف أن الكثير منها سوف يبقى بدون أجوبة، لكنني أعتبر طرح السؤال أول طريق الجواب، قد تكون أدوات المعرضة غنائية الأن،

لكنها ريما ثوجد يومًا. ما مقدار المدة التي استغرقها المسريون حتى توصلوا إلى مبياغة الأبجدية؟

من هم المصريون الذين أممتوا وفكروا وصاغوا؟

أهو فردآ

أهو حقًّا تحوث، أول مهندس، مصمم الهبرم الدرج، مخترع الكتابة، مبتكر الطلب، أول من تفلسف؟ يعرفه اليونانيون بهرمس الحكيم، وأصبيح عند العبرب النبي إدريس، إنه رميز الحكمية، والحكيم في المامية المصرية حشى الأن تعنى الفيلسوف، وتعنى الطبيب أيضنا

آمو تحوت حقاة

آم أنه فرد رمز إليه: اختزل في شخصه جهود ألاف الموجودين، وإذا كانوا أكثر من شخص، كيف جرى الأمر؟ كيف تطور؟ هذا ما لم تطلع عليه قطء

من التصنوص الأقدم ذلك الحنجر الذي توقفت أمنام أصله عَي واليرمو عاصمة صقلية، يمت إلى عصر اللك تعرمر (حوالي ٣١٠٠ أهضى الاستبعاب، لقد رأيت نصوصًا بلا حصر مكتوبة في الاستبعاب، لقد رأيت نصوصًا بلا حصر مكتوبة في شتى اللغات أعنى الكتابة بالبد، غير أن الكتابة كفعل مضاد للمحو، كناثر إنسناني يسمعي إلى استنيضاب المرثي المحموس واللامدرك في الآتي والتالي: لكم يدركني هذا الإحساس القوي في مواجهة نصوص الأهرام النقوشة على الحجر في هرمي تي وأوناس من الدولة القديمة. قوة خفية تتبعث منها. ريما لأنها حضرت جيدًا، ربما لأنها مثقنة، ربما لأنها الأعتق، لعلها أقدم متون مقدسة موجودة من فجر البشرية.

سقف غرفة الدفن مرصع بنجوم تستدعى السماء إلى جوف الأرض، في رقدة الإنسان الأخيارة يجب أن تمثل جميع عناصو الحياة. رموزها، تصحبه ملابسه وأدواته وطعامه وشرابه، أما ما لا يمكن إحضاره فليرسم، ليرمز له. السماء، الحدائق، مشاهد الحياة اليومية، تحديد الجهات الأصلية والفرعية، داخل التابوت أيا كانت مادته تبدو النجوم في الغطاء، وملامع الأرض في قاعه، الكون مستحضر، مضموم كل رموز الوجود موجودة في التابوت فِي هذا الحيز الضيق والكتابة مصاحبة، الكتابة تغسير، الكتابة قرب، دائمًا أممن النظر في المنى والفـزى، في الصلة بين كـتاب الكون كما يبدو نهارًا وليلا وبين كتاب الحجر أو البردي، حيث تتَّ حول الموجودات كنافية إلى حيروف، رميوز، النجوم تبيدو في 

قم)، إنه مؤسس الدولة المسرية، نعرفه منذ كنا اطفالاً باعتباره موحد القطرين، من عصره وصلنا هذا اللوح. عليه صورة الملك باعتباره ملك مصر، ملك واحد لمسر واحدة، اتأمل الحروف الأعنق، تلك ليست بداية، إنما نهاية مرحلة طويلة من التطور من الاكتمال، لقد ابتدعت الحروف منذ زمن صحيق قبل نحت وحفر هذا الحجر لابد أن تجارب شتى ومراحل عديدة لا نصرف حتى الأن مداها قد نمت عبر سنين لا يمكن إحصاؤها، أما المراحل السابقة على إيجاد الأبجدية على ضفتى النيل قان ندركها ايداً السابقة على إيجاد الأبجدية على ضفتى النيل قان ندركها ايداً

تكشف الدراسات الصديثة أن ذاكرة المسريين لم تمح. وأن عملية ثقافية بالغة التمقيد. جرت بعد انهيار الحضارة المسرية وتعاقب الفراة من هرس وأشوريين ويونايين ورومان وعرب. لقد جرى انقطاع هي الظاهر واتصال هي العمق. كانت اللغة أحد أهم التفاصر التي جرى فيها هذا الانقطاع والاستمرار خاصة بعد استقرار العرب هي مصر، اضطروا هي البداية إلى الاستمانة بالأقباط لإدارة الدولة، لم تبدأ اللغة العربية في الاستقرار إلا اعتبارًا من القرن الحادي عشر الميلادي (الزابع الهجري)، كما يوضح ذلك أحد العلماء المتخصصين في اللغة العربية الدكتور يوضح ذلك أحد العلماء المتخصصين في اللغة العربية الدكتور عمر (اللغة العربية في مصر)، حافظ الشهب المسري على نفته القديمة، مستمدًا بها في الحياة اليومية العادية، من أهم المجالات الزراعة. حتى الآن مازراعة، وهو ما يعرف الآن في مصر الآن ثلاثة تقاويم.

التقويم الهلادى المستقر منذ الإمبراطورية الرومانية. بداها يوليوس فيمسر.

الثانى: هو الهجرى الإسلامى، الذى يبدأ بهجرة الرسول محمد صلى الله عليه وسلم من مكة إلى المدينة، ويتبع الدورة القمرية. الثالث: هو القبطى الذى تعتمد عليه الزراعة، مجال النشاط

الأول في مصر منذ آلاف السنين، ويعدد به الناس أحوال الطقس. وبالطبع تعتمده الكنيسة القبطية المصرية.

متى استقر تقسيم الزمن على أساس الله عشر شهرًا؟ كم استغرفوا من وقت؟

أهو تراكم لدى كتُهرين عبر ازمنة متوالية، أم أنه ضرد اهتدى إلى عدد الشهور وحماب الأيام بعد توارث معارف من سبقوه؟

يبدو أن تساؤلاتنا أكثر مما يمكن أن نجده من إجابات. لعل الأرض تبوح يوماً من خلال ما تغترنه من لفافات بردى منسية أو احجار لم تقرأ بعد.

عُرف نظام السنة الشمسية المكون من اثنى عشر شهرًا، كل منها متساو مع الآخر، كل شهر قُسم إلى فترات متساوية، مقدار كل منها عشرة أيام، إضافة إلى خمسة أيام كيبسة، عرف المسريون المنة القمرية، استخدموها للأغراض الدينية فقط، يقول عالم المسريات اريك هوربنج أنه جرت محاولة خلال الثورة الفرنسية لإصلاح التقويم بالرجوع إلى النظام المسرى القديم، أي تقسيم الشهر إلى ثلاث فترات متساوية، لكن هذا الإصلاح لم يستمر.

قَسْم المصريون اليوم إلى أربع وعشرين ساعة، أثنتا عشرة للنهار ومنتها لليل، لقد أصبيع الرقم «أثني عشر» من الأرقيام المقدسة في الشرق، مثل الرقم سيعة والرقم أربعة والرقم أربعون والرقم ثلاثة.

دائمًا أتوقف هي مقبوة رمسيس السادس أمام المبقف، هيئة السماء، تحديد أشكال البروج كما نمرفها الآن، في اللوحة العروفة بالزودياك التي كانت موجودة بمهيد مقبعور بدندرة (الآن في متعقف اللوفر) يكتبل شكل المالم الدائري، والبروج الانتي عشر، مرة أخرى أنسامل: عن المترة التي استخرفها المصريون لتأمل حركة الكون، الساملة عالمتها بالزرع، بالنهر ودورته، ما بقي حتى الآن تلك الشهور التي يعمل بعضها أسماء عتيقة الآلهة قديمة. عُبدت يومًا، يوم طال الآلاف المنين، ثم بقي منها طلال، كل شيء إلى اندائل، لكن وعي الإنسان المحدود بهذا لا يلني إمكانية مقاومته لللامحدود.

حتى الآن، منازال الضلاحون المسريون يزرعون الأرض طبقًا للتقويم القبطي، ويستخدمون أسماء الشهور، بل ويربطون بينها وبين آحوال الطقس، طلنتامل.

« أول الشهور «توت» نسبة إلى الحكيم المسرى المبشرى، الذي ينسب إليه علم الفلك والهندسة والفلسفة، لقد رفعه المسريون إلى مرتبة الالهة، وصار «تحوت» أو «توت» كما يلفظ الأن رمزاً للممرفة، ومن الأمثال التي مازال يتطقها الناس.

«توت، مات الأنتوت،

والأنتوت كلمة قديمة. ربما تعنى آلة المحراث التي تستخدم في جمع الزرع، ذلك أن الأرض تكون قد أظهرت الزرع في شهر «توت» ويقولون أيضًا «لا خير في زاد بيجي مشحوط ولا نيل بيجي في توت». أذ يبدأ النيل في شهر ثوت في انتقصان بعد أن يبلغ أقصى ارتفاع له في الشهر السابق المسمى مسرى، مع أنحسار المياه تصبح الأرض جاهزة للزراعة. حتى إذا جفت قليلا بيدا الزراع يحرثون ثم بيدرون، إنه بداية موسم الزراعة، وقديمًا كانت الأرض تزرع مرة واحدة طبقًا لتظام الري المعروف بالحياض والذي ظل مستخدمًا حتى بناء السد الحالي والتحكم تمامًا في مياه النيل منتصف الستينيات من العام الماضي.

«بابه» هو الشهر الثاني، ومن الأمثال المتداولة: -في بابه خشي واقفل الدرابة.

او حخش واقفل البوابة،

وذلك لارتفاع نسبة الرطوبة ضيه، وارتفاع درجة الحرارة، ومن الشمار المشهورة بالنضع فيه الرمان، ويقولون: «رمان بابه» ومن أغضل المناطق التي تزرعه منفلوط في صعيد عصر.

في شهر هاتور تنضح سنايل القيمح، تصبيح منضراء جاهزة للعصاد، لذلك يقولون «هاتور أبو الذهب المتور».

و هاتور « اسم منصدر من الألهة محشع ورَّ ، وهي ألهة الحب والخصوبة والنماء، الروح الحية للأشجار، ويرمز إليها بصورة

اليقرة، إنها ربة الفرب أيضاً والأماكن اليميدة، مربية الملك، مكانتها مساوية للربة «إيزيس»، والتاج الذي ميزها دائرة ترمز إلى قرص الشمس يحيطه قرنا بقرة، ومن أجمل المابد التي وصلتنا سالمة، يخصص لمبادتها، معيد دندرة في فنا، ومن الفواكه التي تنضج فيه الموز، يقولون ،موز هاتور».

،کتاك،

من الشهور التي يشتب فيها البرد، اذكر الوائد عندمنا يردد دكياك منباحك منباك، إشارة إلى قمير النهار، وكان المنزيون في الأزمنة القديمة يتوقعون بمت أوزير في هذا الشهر، ومما يضرب يه الجودة، النبك، يقولون: سمك كياك،

مطوبة::
 من الأمثال المرتبطة به «طوبة أبو البرد والعقوبة».
 و: «فُتى يا طوبة، ما بقيتي عرقوبة».

ويُعنيانَ تُندة اليرد، لذلكَ يصفون الرجل بارد الطبع بأنه «أبرد من مية طوية».

٠ امشير ٥:

من أشهر الأمثال المرتبطة بالشهور «آمشير أبو الزعابير». فيه تهب لمواصف، وخلال توالى السنوات، لاحظت التوافق التام بين الشهور راحوال الطقس، فلم يحدث فعل أن هبت الرياح في طوبة، دائمًا تبدأ بفيارها ورمالها مع مجيء أمشير، والاسم كما نعرفه الأن منعدر من اسم (مشي) القديم، الاله المسئول عن الزوابع، ومن الأمثلة الشائمة حتى الآن والمرتبطة بالزراعة وأحوالها في هذا الشهر،

أمشير، يقول للزرع سير، سير، القصير يعصل الطويل»

إشارة إلى بدء سريان الدهم في التربة، ونمو الزرع، وهناك مثل يقول: -إن كان زرعك تحت الكوم متبصش عليه وفاضل في أمشير يوم، أي أن الزرع لا يتضج في هذا الشهير، لذلك لا يخشي عليه من اللصوص.

، برمها<u>ث</u>،

يتسب إلى أمتحتب. الملك الذي الهوه بعد موته -بمن أمن حثب-

فى هذا الشهر تقبل بشائر الربيع، تخضر الزرع وتتكاثر الشمار، لذلك يقولون: «برمهات، أشش من الفيط وهات».

•برمودة،:

هيه يشتد الحر ويقترب أوان الحصاد، خاصة الشعير والفول، بعد ذلك يأتي أوان القمح والبرسيم، لذلك يقولون: -برمودة ما يخليش هي الأرض عودة، اسم الشهر ينحدر من -رموتة، الأهمي المقدسة الهة الحصاد، وقد تحور إلى -برمودا، في اللفة القبطية. 
«بشنس»:

فيه يجرى الحصاد ايضًا، بنسب إلى الآله (خونسو) الذي كان يعبد في طيبة، وهو أحد أسماء القمر، وته معبد وصلنا سليمًا في معبد الكرنك، ويقولون: (نبق بشفس) والنبق ثمرة فاكهة جميلة المذاق تنبت في الجنوب.

«بۇونة»:

فيه يبدأ فيضان النيل، وينسب إلى الحجر، وحتى الآن تغنى النساء في صعيد مصر: «أوني أون يا حجر الرحاية». وأوند حجر أم الله ما لا

وأونى حجر، أما الرحاية ضهى قرصان دائريان من الحجر يدوران حول بعضهما لطعن القمع والذرة. في بؤونة يشتد الحر إلى درجة جفاف المياه في أوعية الشرب القخارية.

وأبهب

إنه المقسابل الأغسطس، ذروة الحسر، لذلك يقسولون: «أبيب أبواللهاليب،

فيه يضيض النيل، ومما يقولونه فيه: «أبيب طباخ المنب والتين» لأن حرم ينضج كليهما.

«مسری»:

إنه الأخير، يعنى ولادة الشمس من جديد، في المصرية القديمة «مص - رع»، أي ميلاد الشمس، أصبح في القيطية «ميسو - را»، ومن الأمشال المبرة عنه التي لاتزال تروى: «مسرى تجبري الميه في الترعة المصرة»، لشدة تدفق ميام النيل في النهر زمن الفيضان، وإمكانية وصولها إلى الأطراف القصية.

ليست الشهور فقط التى تحمل الأسماء الصبرية القديمة، ليس الزمان فقط، لكنه المكان أيضًا، العديد من المدن والقرى المسرية لاتزال تحمل اسماء مصبرية قديمة، إما أنها تنطق بالضبط كما كانت أو يتمديل يسير، العديد من الأماكن في مصبر تبدأ بكلمة على مشركم أمبوء كوم الجارح، إن كلمة كوم مصبرية حميمية تمنى المكان، سأضرب أمثلة ببعض الأماكن ذائمة الصبيت، فالحصبر وسبغرس ويستغرق مجلدات.

إنه أسم مشتق من المصرية القديمة ويعني «بيت أوزير» أو «بوزير» أي «موت أوزير» أو «بوزير» أي «بوزير» أي «بوزير» أي «بوزير» أي الماكن عديدة في مصر لاتزال تحمل أسم الأله أوزير، سيد عالم الأموات، ومحور العقيدة المصرية القديمة، من أشهر تلك الأماكن إحدى جبانات منطقة منف القريبة من أهرام الجيزة، وتضم مقابر وأهراما من الأسرة الخامسة، في محافظة بني سويف «أبوصير الملق» وفي محافظة النربية «أبوصير الملق» وفي محافظة النربية «أبوصير ميروط» وهتاك «أبوصير» قرب بناه وغرب الإسكندرية «أبو صير مريوط» وهتاك «أبوصير» قرب وادي حلما ، غرب النيل، هكذا كما توزع جسد أوزير على أنحاء مصر بعد أن قطع بواسطة شقيق ست، قلا بزال أسمه موجودًا في أماكن منفرةة في الوجهين البحري والقبلي.

«ابيدوس»: -

تربطني علاقة خاصة بهذا المكان، ليس لأنه قريب جدًا من المكان الذي وفدت فيه إلى العالم (مسقط رأسي)، لكن لاحتوائه على أجمل المعابد المعربة الذي ومنانا في صورة جيدة. إنه معبد سيتى الأول، تعتبر أبيدوس أقدس الأماكن في مصبر القديمة لأنها معدف رأس أوزير، إنها المركز الرئيسي لعبادته، بالقرب منها أثار مهمة لمرحلة ما قبل الأسرات، منها انطلق مينا لتوحيد القطرين.

واجتماده

مركز عبادة الآله مين، رب الخصوبة. غُرفت في مصر القديمة يحفّت مين- أي مقر مين، ثم خُرفت في القبطية إلى «شمين» أو -كميم، وأصبحت في العربية أخميم.

تقع على الضفة القربية لنهر النيل. جنوب الأقصر، مشهورة بالمبد المخصص لعبادة محورس ابن إبريس وأوزوريس حورب الأبن. وقد شيد في المصر البطلمي، عُرفت إدفو في النصوص القديمة به بحودت، وفي القبطية «آيدو» أو «أهدو» ثم أصبحت في العربية «إدفو». «ارمئت»:

تقع غرب النيل. جنوب الأقصر بحوالي ٢٠ كيلو مترًا. على بعد ٧٤٧ كم جنوب القاهرة. عرفت في المصرية القديمة ب-قصر الإله مونتو» أو «برمونت» أي معبد الآله مونتو، ثم حُرفت في القبطية

الے ارمنت،

سأذكر عددًا من أسماء الأماكن ذات الاسم القريب جدًا من المصرية القديمة، منها إسنا، أسوان، أسيوط، أشمونين، أطفيح. اهناسيا، بهبيت، هنسفيس، اتليدم، شطب، البهنسا، يوتو، تل اثريب. تل البلامون، تل بسطا، ثونا الجمل، حانتوب، الحيبة. دمنهور. دندرة، سخا، سرابيوم، سِقارة، سمتود، شبراخيت، شبرامنت. صا الحجر، صفط الحنة، طرة، طهتا الجيل، الطور، الفرما. القيوم. قلوص، قتا، الكاب، اللاهون، منشتول، منف، متفاوط، متوف، الميدامود، سيدوم، هوربيط، تلك أسماء على سبيل المثال وليس الحصير،

تحمل اسماء الأماكن مراحل تاريخ مصير في شتى أطواره. في استمراريته الباقية. حنمًا وإن لم يعها أصحابها، الزمان والكان صنوان، أرحل في الوقت عبر المخيلة, واتلمس الحظر إلى الواضع التي يقوى فيها حضور الماضي عبر الحاضر، من تلك الأماكن. صبعيد مصبر في مجمله، والبر القربي خاصة في الأقصير،

## وجهة مغيب الشممر

Service Colored 1 No 2 1 1 1 1 1 2 1 2 فالمحاصر وعاليات photo services were 

وحدة مصر الثقافية، الروحية، استمراريتها مثل هذا الكان.

معيد الأقصر محاذ للنيل، شيده رمسيس الثاني، ومثل كل المُشات الدينية المصرية، معابد، كنائس، مساجد، لم يتخذ أي مَعِنِي شَكَلًا نَهَائِياً، باستمرار كان البني المخصص للعبادة أو الإهامة قابلا للزيادة. يمكن الإضافة إليه، مع تغير العقيدة جرت إضافات يضأء ربما كان الهدف منها تأكيد وجود وحضور المقيدة الجديدة هلى أنقاض القديمة.

أحيانًا يأخُذ الأمر شكل العنف، كان يتم تدمير المُنشأة الأقدم أهامًا، ومن أحجارها تبني الكنيسة الجديدة أو المسجد، في سوهاج هيث مسقط رأسي أديرة قبطية شهيرة، عتيقة، منها الدير الأبيش القائم على حدود الغرب، لقد بني مكان معيد مصري قديم، لكن هي معيد الأقصر جرى شيء أتوقف أمامه طويلا.

في العصر الروماني بعد أن اعتنقت مصر السيحية ومتحتها مضمونها الخاص، تم تأسيس كثيسة صفيرة داخل المبد، لاتزال أحتقظ بملامعها ومذهبها وتفاصيلهاء

في العصر الإسلامي، اشتهر أمر الشيخ المتصوف أبوالحجاج الأقصري، بعد وفاته في القرن الرابع عشر الميلادي، دفن في المبدء وشيد مسجد صغير في منطقة مرتفعة منه.

هكذا جمع الكان بين للعبد، الكنيسة، المسجد، تجاوزت الأماكن وامترجت الرموز والمعاني، ربما نتوقف ونفهم ما تقصح لنا الممارة هنه، لكن ما لفت نظري منذ عام ستين وحتى الآن في مولد سيدي أبوالحنجناج، هو منوكب القنارب، هذا مما يتقنزد به المولد هنا، الحديث عن الموالد وطفوسها يحتاج إلى تفصيل أكثر، لكنني أقول إنها أهم ظاهرة ثقافية استمرت لتعبر عن الثقافة التحتية المسرية العميشة، عن رؤية البشر في وادي النيل تلكون، للقنداسة، تلزمن، للحياة، رغم تغيير المنتقد وتبدل السلطة في المستويات الأعلى، سواء كانت سياسية أو ثقافية.

بعشقل المصريون بمولد الشديسين من مسيحيين ومسلمين. الاحتمال بتم بتاريخ البالاد وليس الوضاة. وهو تاريخ تقريبي، أو

قرقيب أم صدفة؟ طوال زياراتي تلاقصر، منذ مجيشي إليها وعمري خمسة عشر عامًا في سنة ستين من القرن الماضي، كانت إقامتي في البر الشرقي، مثل كل الزوار من شتى الجنميات، منذ سنوات وبالتحديد بعد تصرفى بالشيخ الدكتور أحمد الطيب في بداية التسمينيات من القرن الماضي بدأت ألزم البر الغربي.

الشرق منبع الشمس، جهة طلوعها، ولادتها، وبالتالي كانت مظاهر الحياة كافة في الشرق خاصة عندما أصبحت طبية عاصمة الدولة الوسطى، والحديثة، وعندما قام أخناتون بثورته الفكرية، خطط وأقام عاصمته الفق آثون؛ المعروضة الآن بتل العمارية في البر الشرقي بوسط الصعيد - محافظة المنيا الآن. هي الشرق شيدت القصور، مؤسسات النولة، المعابد العظمي، ومنها أضعم منشأة دينية في العالم. معبد الكرنك. هناك كانت الاحتفالات والمقابلات وإدارة الدولة، أما المراقد الأبدية. للملوك، للنسلاء. لموظفي الدولة، للفنائين الذين تحشوا ورسموا، للكهنة مستودع الحكمة. كذلك المابد الجنائزية، الشرق للحياة اليومية. الغرب للحياة الأبدية.

هكذا في شبابي كنت أنزل شرقًا، وتكن منذ أن بدأت الدائرة هي الميل، اتجهت غربًا، في كل سنة أحرص على حضور مولد أحد أقطاب الصوفية، سيدي أبوالحجاج الأقميري، ما من شيء محسوس على مستوى العمارة، أو الطقس، أو العادات. يعبر عن

متوهم، فلم تكن الوثائق تذكر تاريخ الميلاد الشخصى بدقة، بل إن كتب التراجم المربية، تذكر تواريخ الوفاة بدقة. فالوفاة يمكن تحديدها خاصة إذا اشتهر آمر الشخص وذاع، لكن الميلاد لم يكن ممكنا تحديده إلا منذ القرن التاسع عشـر، عندما ألزمت الإدارة الحديثة الناس بتدوين تاريخ أبنائهم.

من هناك فإن الاحتفال بمولد قديس ما مسيحي أو مسلم، إنما هو احتفال زمزي، وكلمة المولد تعنى تجديد ذكراء، استحضاره مرة أخرى للحياة. ومن خلال الاحتفال الذي يتجاوز هيه شتى أنواع السلوك، تلك المتعلقية بالدين أو المتصلة بالدنيبا، من حلقيات ذكر الله، وغسرهن فتون الرقص، وأدوات الملاهي للمستقسار والكيسار، وأصناف الطمام، والحلوى، والألساب، المولد احتضالية بالحياة، وشرصة ليهجة البسطاء، ولعرض فتوتهم وأدايهم. للمولد تتظيمه الداخلي، وتقاليده. وله نجومته أيضًا من متشدين ومطربين وراقيصين، ومن خيلال تتبيعي لخبريطة الموالد الزمنيية والكانبية لأحظت الصلة الوثيقة فثمة هدف اقتصادي أيضًا، الموالد أسواق كبيرة للبيع والشراء، وساحات مفتوحة لكي يقدم الشعراء الشعبيون ملاحمهم وقصائدهم، الموالد هي البوتقة الكبري التي تنصهر فيها عادات وممتقدات شتى، وفي نفس الوقت تحفظ الجوهر العميق للثقافة الصربة الدفينية. وخلال النصف قرن الأخير الحظت هجوم بعض المشقيقين على الموالد باعتبارها ظاهرة تخلف ـ طبعًا من متظور هؤلاء الذين ثم يتصلوا بثقافة شعيهم، وهجومًا حادًا. من الأصوليين السلمين الذين يعتقدون بيمض المذاهب الثى تشأت في الصعراء وتجرد الإسلام من مضامين شتى. تحتفظ فقط بالشكل، ومن أخطرها اللذهب الوهابي المادي لكل منا يمت إلى الشمسوف. خاصة مظاهر الاحتفال، ومنها حلقات ذكر الله، والموالد بالطبع،

فى مولد سيدى أبوالحجاج بالأقصير ظاهرة ينفرد بها، بعد مظاهر الاحتفال يتم إخراج قارب محفوظ فى الليلة الكبيرة، والطواف به سبع مرات حول المبد، القارب هنا رمز عتيق، مازال مستمرًا، طبقًا للرؤية المصرية الدفيقة، الوجود كله انتقال، لا يوجد

ثيات وإلا صار العدم، القارب رمز الانتقال، إنه من أهم رموز مصر القديمة المالة على معنى التغير والاستمرار وجود النيل بضفتيه أوجد الوسيلة، وأيضًا باعتباره أهم طريق في البلاد، إنه المعود الفقرى لوجود البلد والدوادة، القارب هو الوسيلة الوحيدة للعبور، لم يتغير شكل القوارب التي نتحرك بالرباح كثيرًا عما كانت عليه في الزمن القديم، عقد عبورى النيل أتأمل الأشرعة التي تتملم الرياح وتتحكم هيها. إنها المراكب التي أراها على جدران المقابر والمعابد، ما استجد القوارب الحديثة التي تتحرك بالموتورات، والمنادق ما المنتجد ومنادل النقل.

المراكب مستويات عديدة، أولها الواقعى في الحياة اليوسية، المصيد، للانتقال، انقل أحجار البناء أو المسلات من محاجر أسوان الحرائينية أو التماثيل هائلة الحجم.

أما المستوى الرمزى، فمراكب يعبر بها الآلهة ساعات الليل الاثنى عشر، أما مركب الشمس فمخصص للإله رخ، يعبر فيه من الشرق إلى القرب، أما المراكب الجنائزية فرمزية تساعد المبرّا - كلمة تعنى الميت وتقترب من معنى المرحوم المستخدمة حاليا - على الإنتقال خلال الحياة الأخرى،

هنا تلاحظ، أن مفردات الحياة اليومية التي صورها المصريون على الجدران، هي نفسها مفردات الحياة الأخرى المتخيلة، القارب الذي يعير به الشخص، رجلاً أو امرأة، من ضفة إلى ضفة، هو عين القارب الذي تميير فيه الروح في الحياة الأبدية التي تخيلوا تفاصيلها،

أفضل عبورالنهر بالقارب عندما أقيم بالأقصر، أجد ذلك رمزاً، الأن أقيم جسر حديث جنوب الأقصر، كنت أفضل ألا يقام، أن يقتصر عبور النهر على المراكب والسفن كما أستمر الأمر لألاف السنين، خاصة أن وجود الجسر سوف بزيد كثافة الحضور المشوه لمنفة الفربية، الآن تم بناء فندق حديث، خمسة نجوم، وربما يتبعه أخر، عندئذ تتغير ملامع المنطقة، كليزا ما سالت نفسى: لماذا لم يشيد المصرون القدماء جسوراً على النيل؟

بالتأكيد، إن من بثوا الأهرام، كان ممكنًا لهم مد جسور على الثيل، هذا مؤكد، إذن، ثادًا لم يقطوا؟

فسرت الأمر بداية بتقديس النيل، واعتماد القوارب وسيلة وحيدة للعبور، القارب مؤقت مثل اللحظة المابرة. لكن الجسر فيه تتغير لمشهد النهر، لم أفتنع، بما ذكره لي صديقي عالم المسريات الدكتور عبدالمنعم عبدالحليم، عندما أجابني أن الحركة لم تكن بالكثافة التي تقتضي إقامة جسور ثابتة، حتى الآن لا جواب مقنع

عبور النهر من الشرق إلى القرب كان طقسنًا جنائزيا، فالمراقد الأبدية جهمة مشيب الشمس، ولا يزال عبسور النهم لدفن الميت موجودًا في مناطق عديدة بالصعيد، في محافظة المنيا تقع المقابر بالشرق، خاصة في منطقة زاوية سلطان القريبة من تل الممارنة، حيث المدافن على هيئة أنصاف قباب، تتوالى في تكوين فني فريد. في الأقصر لم يتغير الوضع المدافن في الفرب.

منذ أن تمرفت بالشيخ الدكتور أحمد الطيب، سليل أل الطيب. الذين لديهم مكانة روحية خاصة في البر الغربي، باعتبارهم شيوخ الطريقة الخلوتية الصوفية، هنا ذلاحظ النفوذ الروحي لشيوخ الصوفية في صعيد مصر والدلتا، لكل منطقة شيخ، أما أنه على قيد الحياة، أو راحل، في الأقصر اشتهر في الشرق الشيخ رضوان. وفي الغرب الشبيخ الطيب، بدأت الإقبامية في البير الفربي، في القرية يقوم بعض الأهالي بتأجير غرف من بيوتهم. أعدوها بشكل جيد للإقامة، البيوت مشابهة تمامًا للبيت الذي وُلدت فيه بجهينة مسقط رأسي، البيت قريبًا جدًا من وادي الملكات، من وادي الملوك من المابد الجنائزية الكبرى، من قرية الفنائين، وجدت هذا ملائمًا لى، خاصة في شهور الصيف الحارة التي أفضل الاستيفاظ فيها مبكرًا لزيارة المواقع المهمة في المكان، كما أنني أصبير قريبًا من ساحة أل الطيب حيث تقام الحضرة المموفية. والثقى فيها بالشيخ الدكتور أحمد الطيب الذي أكن له مودة عميقة.

البيت مقام عند أخر حد معبد أمنحوت الثالث، أحد أعظه

ملوك سنصر، والد أختاتون، سازال تمثيالا شائمين في مكانهيميا، مشهورين بالاسم اليوناني الذي أضفى عليهما في وقت متأخر، تُعِثَالًا مَعِنُونَ، تَقُولُ بِعَضَ الرواياتِ القَدِيمَةِ أَنْ صَفَيرًا كَانَ يَنْبِعَثُ فتهيمنا قبرب المنجير، وأنه توقف بعيد عيملينة ترميم في المميير الروماني، تملل نافذة غرفتي على موقع العبد، ومن خلال النخيل وأشجار الجميـز والدوم، أرى التمثالين أحرص على الاستيقاظ مبكرًا لرؤية الشروق، إن صيفًا أو شتاء،

في اللحظات التي تسبق المنيب أمضي إلى الجهة المقابلة، أولى وجمهي شطر وادي اللكات، هذا اقف تمامُما على الحمد، اللون الأخضر ممتد بجوار الأصفرء الأرض المزروعة، الأرض الجدياء، هنا الحياة، هنا النوت، الحد لا يكاد بري، لا يمكن تعيينه، بل يمكن أنَّ أَضْعَ قَدَمًا هَنَا وَقَدَمًا هَنَاكَ.

اتطلع إلى الفرب، عند لحظة معينة يختفي القرص الدائري المُلتهب، لا يمكن رؤيته، لكنني أرى بالضوء الذي يميل إلى اصفرار، لِقِمِقَ شَيِئًا فَشَيْئًا تَمِهِيدًا لَقَدُومِ اللِّيلِ، هَذَا التَّحُولِ بِمَكِنَ تُحَدِيدًا أرجاته كل ثانية، الألوان، الطلال، الإشارات الخفية لقدوم الليل، مميروره الكون، لمرور الوجود، انطوائه، منا بين الشروق والغروب 🛍 متى في كل موضع حد ومنطلق، الحدود ماثلة في كل موضع، فند كل الاتجاهات، أحيانًا نراها لأننا نحدها، وأحيانًا لا ننتبه إليها الأننا لم نمينها، وأحيانًا تلفت أنظارنا لشدة وضوحها، والحال الأخير في القرنة، في القرب،

نهر النيل يقسم الصحراء إلى شرقية وغربية، ومًا كان الأمر لهميها دائمًا، فمن يسكن الصحراء المقربية أو الجزائرية، تعد أينطقة القرنة بالتسبية إليه شرقية، لذلك أقصر حبيش على وادي الليل الذي يحدد ممالله النهار، كان ومازال، كما أنه سبب لظهور العيناة على مسفشيه، وتأسبيس تلك الحنضارة القنديسة، وإن كان السؤال متطقيا: ١٤٤٨ لم تظهر في أماكن أخرى من مسار النهر؟ النهر أساس لكل ما جاء بعد ذلك من حضارة، وعقيدة، وتصور

**التبالم الأخ**ير، وتأسيس لفكر العدل، إنه الشأمل الطويل للإنسيان

الذي عاش هناء الذي ربط بين نزول النقطة. أول القيضان وظهور النجم سبويشن، فلادورة الكون وصلتها بأدق شئونه وخلاياء، إنما الانسان جرء من كل.

الحدود في الصعيد واضحة، الشرق هنا والفرب هنا، وأضيق المساحة الثرروعة يمكن احتواؤهما ممًا بالنظر، مسار الشمس يتمامد على مسار النهر، هذا من جنوب إلى شمال وهناك من شرق إلى غرب، كان ذلك أساس مصر ومازال.

يتعلق الأنضاس منتظرة الفيضان، ذلك التدرج البطىء في ارتفاع مسمستوى المياه، الارتفاع الذي لا يتم بين عشيبة وضبطاها، إنما يترقرق مندرجًا، إنه اساس التصبور الممارى للممايد القديية، وانتقل عبر شفرة غامضة إلى المساجد المصرية، حميمة التمميم، تلك التي شيدت في العصير المهلوكي، عندما استقرت مصرواستوعيت الإسلام وأضفت عليه مضمونها الخاص، جرى ذلك في النمازة في العمارة في العقوس، في العقيدة،

المبد المصرى، الكنيسة، المسجد، يقوم على التدرج، فرق كبير مسجد ابن طولون الذي بناه حاكم أجتبى جاء إلى مصر شابا من سمراء المراق، الأزهر الذي بناه المفارية، وصساحد المصر الملوكي، مثل السلطان حسن، وقاليتباي وبرقوق، وقحماس الاسحاقي، في المشأة الدينية المسرية التكوين، نتجه على مهل إلى المدر، لا يقصح لنا المبلى عن مضمونة، فمن مدخل إلى دهايز، إلى ممر، إلى صحن فسيح، نعيره كما الحياة إلى داخل القية رمز إلى مبراء، رمز الكون والأبدية، لذلك يكون تحشها المرقد النهاد السماء، رمز الكون والأبدية، لذلك يكون تحشها المرقد النهاد الساحب المكان، المقبرة، من المغيد، مضمون الخلود الدائم مند الكنيسة، وقدس الاقداس، في المبد، مضمون الخلود الدائم مند المدر القديمة إلى المصر القديدة إلى المصر القديمة؛

انشفال مصر بالحدود قديم، سواء كانت زمنية لتحديد مواقيت الري والزراعة وحصاد النبات، أو مكانية لتحديد مواضع الحياة والأبدية، وحدود الزرع، والمدى الذي يجب أن تمضى إليه المياه، أنه محدود بالطاقة والقدرة على مد القنوات، لذلك كان الأخضر

أخضر والأصغر أصغر، الأزرق للمياه بتدرجاته، البنى للصخور، لأصغر للرمال، أما الخلجان وأماكن الشعاب المرجانية فلا تضيف لواذًا جديدة، إنما تمنح اللون الواحد درجات بلا حد،

الأرض المزروعة شرق النهار ضايقة، محدودة، المرتفعات أصغرية التي تسميها جبالا تحد الطلاقها، يستمر هذا الوضع إلى مدينة نجع حمادي، محافظة قنا، يصبح الشرق افسح. يصبح الفرب مقرًا للمراقد الأبدية.

الصحراء الشرقية تتميز بالصخور، قبل أن أسافر إلى اليمن شمال المراق وأوروبا كنت أسميها جبال المحجراء، بعد أن رأيت أسميها جبال المحجراء، بعد أن رأيت أحيال شاهقة الارتفاع أدركت أن ما لدينا ليس إلا تلألاً صصيف لكنها من عمر الكوكب، لها ذاكرة عتيقة، تتمثل في حفريات لأسماك والأصداف المتحجرة منذ ملايين السنين، وجودها يعنى لها كانت منطأة بالثياه بوماً، تبدو الجبال مصمتة للناظر إليها من لها كانت منطأة بالمقتراب منها، وبدء السير فيها يكتشف الإنسان أما مليثة بالحيوانات التي كانت أو القائمة، بالمرات، بالدروب لي لا يعرفها إلا خبير، الذي اضطرته الظروف للعيش في عمق أمحراء مثل الرهبان الأقباط.

في الصحراء مسارات عنيقة لاتزال مستخدمة. مثل درب أربعين الذي يربط مصدر والسودان. وسمى بالاربعين لأن الجمال أربعين الذي يربط مصدر والسودان. وسمى بالاربعين لأن الجمال أن من عليه المديم. والقصير وسفاجا والمعردة الآن. فلا يمكن تعيين أات القديم. والقصير وسفاجا والمعردة الآن. فلا يمكن تعيين در البخور واللبان، ما يلزم العبادات في المعابد. أنه طريق الحج في مكة أيضا، كان ومازال بالنسبة للمسلمين، أولئك القادمين برا لمضرب والجزائر وتونس وليبها . حتى قيام فورة الفاتح في المعارد المحراء إلى فنا، ثم يعبرون الصحراء إلى ميناء عيذاب، أن الضفة الأخرى من البحر ميناء جدة، أي الأراضى المقدسة، ومولا إلى مكة والمدينة.

خلال أسفارى لم أعرف موقعًا بهذه القوة، وذلك الحضور، أذكر عبورى الصحراء من محافظة بنى سويف. عند نقطة تقع جنوب القاهرة، اسمها الكريمات، طريق جديد شقه الجيش المسرى ورصف وصده حتى يربط محافظة البحر الأحمر الساحلية بالوادى، وتلك المحافظة تمتبر الأطول في مصبر، إذ أنها تمتد من جنوب محافظة السويس حتى حدود السودان، أكثر من أنف وخمسائة كياو متر، وقد عرفت الساحل شيرًا، شيرًا زمن الحرب، وخمسائة كياو متر، وقد عرفت الساحل شيرًا، شيرًا زمن الحرب، المصول إليه ممكناً إلا بترتيب خاص، الأن يفد إليه الباحثون عن الراحة والشهس من كافة أنحاء المالم، خاصة من صقيع أوروبا الشمال.

مبازلت أذكبر وصبولي إلى منقبام وطسريح مديندي أبوالحسين الشباذلي، القطب، الصبوفي، الذي لاقي ربه وهو على طريقيه من المفرب إلى الحجاز لأداء فريضة الحج. يقع ضربحه في عمق الصنحاراء، ويؤمن القاوم أن من سنعى لزيارة تضريحه سبع مارات فكأنه حج مرة، والحقيقة أن الشقة التي يتكيدها هؤلاء أصعب بكثير من مشقة الحج، ريما كانت المنطقة من أعمق أماكن العالم صمتًا، صبحت لم يخدشه صوت مخلوق معظم الوقت. دائمًا نقع أضرحة الأولياء والصالحين عند الحدود القاصلة. عند مداخل اللدن، عند المرتف مات المطلة على القسرى والوديان، عندما قطمت طريق الكريمات ـ الزعفرانة في حوالي سبع ساعات، قبل أن نرى البحر الأحمر، عميق الزرقة رأيت لافتة تشير إلى دير الأنبا بولا. ودير الأنبا أنطونياس، كلاهما مؤسس تلرهبنة القبطية المسرية في المرحلة الأولى من اعتناق مصبر للمسيحية وإضفاء الخصوصية المصرية عليها، مصر قدمت نظام الرهبنة إلى العالم، وفي تقديري طبيقنا الما رأيتيه من شبواهد فنهيذا النظام امشداد بشكل منااهي مضمونه وكثيار من تفاصيله للنظام الذي كان منبعًا في المابد المصرية القديمة لتربية الكهنة روحينا وجسديا، عندمنا أتأهب لدخول المعابد المصرية التي وصلت إلينا سليمة تقريبًا، لم تدمر

خَامًا، آتذكر أنه كان من المحظور على الرهبان أكل الثوم أو السمك وُكُلُ ما من شأنه أن يعدث رائحة كريهة لحظة إهراز العرق، كان قُيد من نظام خاص في المآكل والمشرب تمهيدًا لأداء الطقوس.

لايد من نظام خاص في الحاقل والمترب نمهيدا لاداء الطقوس. تقوم اماكن العبادة عند الحدود الفاصلة بين الزرع والرمل, بين الأخضر والأصفر، بين الجدب، والماء، عندما بلغت ذلك المكان القائل، المعيد، دير الأنبا بولا، دير الأنبا انطونياس، شمرت انني نعيد جداً، قصى جداً، استعيد تلك اللحظة من عام تسمة وستين نعيد جداً، قصى بدناً، استعيد تلك اللحظة من عام تسمة وستين إلهابة، بجلال، كنت مأخوذاً بعمق المحمث، وإحساسي بالناي، المحمد تخيلت الرحلة التي قطعها هذان الراهبان في زمن بعيد لم كن فيه سيارات أو وسائل راحة، ترى كم من الوقت استغرفا ومعول إلى هذا ليتفرغا للمبادة بعيداً عن اضطهاد الرومان، كيف سلما الساطة؟

للاذا استقرا مناك

بالنسبة لتساؤلي الأخير لم تكن الإجابة عسرة. كانت تكمن في حون للماء التي لاتزال تتبع حتى الآن، لتوجد اساس الحياة في هذه ألمطقة الجبدياء تمامًا، من هذه العين عاش الرواد الأوائل ومن اللهم وصولا إلى المقيمين بالديرين حتى يومنا هذا، المكان كله ألمد الحواف، عند الحدود، الماء في عمق الصعراء يمنى الحد الأول والخير للحياة، المكان كله على حافة العمق، لكن الوجود الإنساني تبت لحدودًا آخري مع الحياة والفناء، هذه الصحراء كلها تمت أبي الشرق بوديانها، ومرتفعاتها، وتحراث الصيول فيها، لكن العدود الجابة، الوضاحة تستقر عند الغرب.

الغرب لأنه موضع رحيل الشمس. وهذا يعنى الحد الفاصل بين لقهار والليل، بين النور والعشمة، بين الحياة والموت، لهذا كانت لإمايد الجنائزية في الزمن المسرى القديم كلها في الغرب.

في الشرنة، أي البير الفريس للأقيمير، أثرى وأعظم مكان في المهالم القياة المهالم القياة بين الحياة والمالم القياة بين المهالم ا

الثالث الذي أقيم في بيت بني فوق جزء منه. من يدري؟ ربما قدم الأهداس، إلى جواره معبد، الرامسيوم الذي بناه رمسيس الثاني ومعبد سيئي الأول، وإلى الجنوب معبد هابو الذي بناه رمسيس الثالث ومازال في حالة جيدة. ثم معبد الدير البحري الأشهر الذي بناه المماري المبتري سنموت للملكة حتشبسوت ومازال في حالة جيدة.

المايد كلها عند الحد الفاصل بين الزرع والصعراء، وهذا ما استمر أيضًا في المصر القبطي، قبل وصولي إلى الأقصر في عيد الأضعى بأسبوع واحد، جنت إلى محافظة قنا للدة ليلة واحدة، الأضعى بأسبوع واحد، وهي مدينة عنيضة معظم سكانها من الأقباط، الحديث عنها يطول، لكنني أقصر فأذكر بسرعة زيارتي الأقباط، الحديث عنها يطول، لكنني أقصر فأذكر بسرعة زيارتي المنابعة التابعة لمطرائية نقادة، كل هذه الأديرة على حدود الصحراء، نقوم على الأرض الجدياء، أحد هذه الأديرة مخصص لنبياء، عنهما وصلت إليه كان منلقًا،

وقفنا أمامه منتصف اليوم، الأسوار مرتفعة، وشعة مقابر قديمة ممتاثرة، البياب موصد، خفير يحمل سلاحًا أليا بقف بالقرب أخبرنا إنه من غير المسموح الزيارة ولن يفتح الباب، وحتى انطلع إلى الأسوار إلى البياب المقلق، إلى البناء البسيط القيائم على الحافة، في مواجهة الصحراء، تأثرت جدًا بهذا الوجود الصيامت، الصداد خاصة أن للقيمات كلهن نساء،

ليست الأديرة عند «الحبافة» إنما المساجد أيضاً، عند رأس الطريق المؤدى إلى الدير البصرى يقوم مساجد أل الطيب، ونه الساحة الشهيرة التي يؤمها المؤمنون من كل حديب وصوب حتى بهد ابتقال الساحة إلى منطقة القرنة الجديدة، طلات جزءًا من المساجد الجديد الذي يقوم عند الحاقة، عند الحدود، وفي الساحة أمضيت ليلة ثاني أيام الميد، أتحدث إلى الصحب الحميميين، أمضية للدكتور الشيخ أحمد الطيب، الأب الروحي للمنطقة، كنت أنعم بالصحبة، والمودة، والفن أيضًا عند الحدود.

### شروق الشروق

e su stancio de la companya de la co

59

على مبشاهدة الشروق صيفًا أو شتاء من الضغة الحرص الغربية للنهر،

لحظتان لا يمكن أن أنساهما.

الأولى: خلال شهر بؤونة . بونيو . خرجت إلى الطريق ممسكا بعصا، اتجهت ناحية الشرق. مررت بالتمثالين الأشمين، الفامضين لامتحت الثالث، احاول أن اتخيلهما زمن اكتمال المبد، قبل أن للحقه النهد والدمار، يتجهان صوب مصدر الشمس، قبل وصولي للحقه النهد أوقف، اتطلع إلى قدرس الشمس، إلى لحظة بزوغه، أرى ما يشبه الهلال أولا ثم اتضاحه قبل بدء إبحاره اليومى، أخذنى اللون البرتقالي الصريح المثل إلى صفرة. ما من غيوم تحويث، ما من تلوث، أكاد أرقب حركة تسلقه السماء، أنتقاله تحويث، ما من تلوث، أكاد أرقب حركة تسلقه السماء، أنتقاله ألك ألى شفرين الشمس كما رأه أحاول نسيان معارفي كلها، أن تطلع إلى تخيل، الشروق الواضح، السريح، المنبي بدوران الموجودات وتماقب الأزمنة كان اقوى من أي ممنى، شروق تخفيه الأن المدن الكبرى التي ترتفع بناياتها، الأشعة تصل السماء بالأرض، تصهر الموجودات كلها، انتبهت إلى أننى تصل السماء بالأرض، تصهر الموجودات كلها، انتبهت إلى أنني

اللحظة الثانية تتتمى إلى النيا. الضفة الفربية للنهر، منذ سنوات أمضيت الليلة في شقة مطلة على النهر، وصلت ليلا فلم أفتح النافذة، في الصباح دفعت المصراعين، أعشائي الضوء، كنت في مواجهة الشروق تمامًا، الضفة الشرقية للتهر، نخيل كثيف عند

صفح ثلال صغرية تطلع الشمس من خلفها، لم أر القرص نفسه، إقما شملتي الضوء الذي ينبعث منه، يصهر كافة الموجودات، معولها إلى عناصر منه، إلى ضوء الصنغور، النهر النخيل.

هل رأى اختاتون مثل هذه اللعظة فأوحت له بعقيدته الجديدة؟ أتوقف في مقبرة راموزا أمام اللوحة المحفورة في الجدار ناحية الغرب. قرص الشمس تنبعت منه الأشعة. كل شماع ينتهي بيد الامبية، إشارة وأضحة، جلية، إلى مصدر الحياة وأحد أقوى أسبابها، إلى توحد الإنسان والمخلوفات بالطبيعة.

أتأمل الشبمس على واجبهة المبايد، الشرص بين جناحين همتدين، أو تحيطه الكوبرا المصرية رمز الحماية، الشمس ذاتها ومز للحماية، القرص الدائرى رمز للكون، للوجود المكتمل، القمر همتم ثهتا الوجود، الثنائية أصل الوجود، شمس، قمر، ذكر، انتى، همياه، يابسة، كذلك الدولة المسرية تتكون من قطرين، جنوبي وشمالي، التاج الملكى يعبر عن هذه الثنائية والوحدة، الشمس فقصلة بعياة البشر، لذلك صورت أشعتها متصلة بهم، كلاهما واحد، أنه بتنبت أبحاث العلم الحديث أن أجسادنا تلك من غبار النجوم، كلاهما من نفس المادة.

فى الكتابة، تصور الشمس فى الهيلوغريفية دائرة تتوسطها بُقطة، إنها المنصر الحاضر فى حياة البشر، أما النجم فيبدو من عطال الكتابة ضياءً بميذًا، متعلقًا بالأبدية، بالوتى الذين امتزجوا هه بعد اجتيازهم الرحلة والمحاكمة وحصولهما على البراءة.

لكن توقفت أمام مدرسة ومسجد السلطان حسن (القرن الثالث عشس المهالادي)، لكم تأملت المدخل الشاهق المنم الذي يشهه المدخل الجاهلة المهابد المسرية مثل الكرنك، مدينة هابو، غير أنني عطت عندما اكتشفت أن المدخل ينتهى أعلاه برمز للشمس واضح جلى، ثمة صيفة، أي تجويف، يعلوه قرص، إشارة واضعة إلى قرص الشمس، تتحدر منه خطوط تتبع انحناء التجويف، القرص والأشمة، غير أن الأشمة لا تتنهى بأيد بشرية، هذا طبيعى بالنسبة المهيدة الإسلامية، لكن استمرارية الرمز موجودة، استمرارية

في مسجد ومدرسة السلطان برقوق بمنطقة القابر الكبري شرق القاهرة المعروفة بقايتهاي، عند المدخل. كل مدخل، سواء كان الرئيسسي أو بالداخل، سنجد نصف دائرة متصركزة تمامنا في الرئيسسي أو بالداخل، سنجد نصف دائرة متصركزة تمامنا في المنتصف، تنبعث منها خطوط بلونين، أبيض يميل إلى صفرة، والآخر أحمر مثل الجرانيت، المواد المستخدمة هنا هي نفس قلواد التي استخدمت في بناء المابد القديمة، من هنا جاء تشابه الأثوان لكن ماذا عن الآشارات المسريعية للشمس لكن ماذا عن التكوين؟ مباذا عن الإشارات المسريعية للشمس القرص، للإشعة، في هذه المنشأة بالتحديد سفمر بعقبة الباء المعدى أديم يحمل خرطوش رمسيس الثاني، الكتابة الهيلوغريفية لباء المحارية في المحارية الهيلوغريفية نراما على أحجار عديدة في سور القاهرة الذي بناء الوزير بدر الإحمالي القرن الخامس الهجري – أيضًا في المعيد من المساجد والمنشأت الأخرى، تلك ملحوظة لم أتوقف عندها كثيرًا، لكن ما يلشت يظري يقوة الرموز، الرموز في الزخرفة، في التكوينات،

الإشارة.

ضى جميع القياب التى نضم مدافن للسلامتين والأمراء والشيوخ فى جميع القياب التى تشير إلى الشمس، بل إن بعضها يكاه يكون رسيا منقثاً، كما نرى داخل قبة السلطان حسن، حيث فرص الشمس، سواء جهة الشرق أو الفرب، أصفر، وتحيطه زخرفة فلفة ثمير عن اللهب الاكليلي المنبعث من الشمس.

فى قية السلطان حسن انطلع إلى المتراميات التى تنقل البياه من المربع إلى الدائري، الأشكال والخطوط تشبه الجمارين والرمور القديمة، الجمران رمز الشمس، خبروا - التي تولد كل يوم، تخنص ليبلأ وتمود نهازا، تمامًا مثل الجمران الذي بنزل تحت الرمال فم يظهر مرة اخرى من مكان مفاير وبعد مضى وقت.

يطهر مرة اخرى من مسان مسير وجاد في طفواتي، كان الطفل إذا بدأ تبديل أسنانه، عبلاسة علم اقتراب النضع، ينصبحه والداء أن يرمي سنه المخلوعية باتجا الشمس وأن يردد ميا شمس يا شموسة،. خدى سنة الولد وهاني

مسة العروسة،

تطلع إلى انشمس، إلى الشرق والفرب، أدرك أن نقطة طلوعها واختفائها تتغير كل عام، لا يمكن الانتباء إلى ذلك إلا من خلال علامة ثابتة، اتخذت من الأهرام علامة. خلال مروري بالطريق علامة ثابتة، اتخذت من الأهرام علامة. خلال مروري بالطريق السريع جنوب الدينة انطلع إلى الغروب في الشتاء تنزل ذاهبة بين الهرمين الأكبر والأوسط، غير أن ذلك لا يستمر، في الهميف تغرب عيداً عن الأهرامات الشلاقة، هكذا تتبع، اتقصلي حركة الشمس، من البحر، عند الطيران، في الضلة الفريبية من النهر من البحر، عند الطيران، في الضلة الفروية من النهوا أقوقت حتى يكتمل غيابها، يختفي الفرص، لكن الضوء ببقي بعض عولية. الواقع بعديني وعقل إنسان في ازمنة الواقة.

عندما كان يجهل حركة الشمس ويغشى ألا تمود هيمم الطّلام. عندما كان ملمًا بحركتها ويتخيل إبحار (رع) في قارب عبر بحار الطّلمات، ثم المّيلاد من جديد.

عندما رسزوا الإله رع بجسد إنسان ورأس كيش، هنا نقطة فيقة. إذ تصور كثيرون وهذا شائع حتى الآن أن الصريين عبدوا لحيوانات، غير أن الدراسات الحديثة لعلوم الصريات، أثبتت عدم صحة ذلك. ثم تكن الحيوانات إلا رموزًا لظواهر كونية. أى أنها ثم تقدس في حد ذاتها، بل اتخذت كرموز تتيسير الفهم وتحديد الأفكار، والمعروف أن الرموز درجة عالية من التفكير، حركة الشمس، ولادتها من جديد، رمز الحركة الكونية، النياب والتجدد، ألميلاد والموت. لابد أن السؤال دار بالأذهان على ضفتي الوادي.

من المحرك؟

هنا اتجه إلى رسم فى منزل الأبدية لرمسيس السادس، وأخر سشابه له فى الأوزريون الملحق بمعبد سبيتى الأول فى المبراية غدفونة (أبيدوس).

الرسم عبارة عن قرص مستدير، مثل الشمس، مثل القهر، مثل لأفق، الكواكب، الكون، تحيمُه يدان لا يظهر صاحبهما، تتبثقان من حيث لا ندرى. إنه رمز للقوة المحركة التي بدونها يكون عدمًا،

أى أن المصريين القدماء أدركوا وجود قوة خفية لا قبل لنا بها خلف هذا الوجود، عندما تشف أمام تصوراتهم يجب أن ندركها في إمار زمنها ووقتها وليس من منظور عقائدنا نحن، من ناحية أخرى فإن إممان النظر والتدفيق سيجعلنا نكتشف أن العديد من المناصر التي كانت تشكل رؤية المصريين القدماء استمرت ليس في حيا المصريين ومفرداتها، إنما في الديانات التي ظهرت في المنطقة. من الرموز التي تشغلني حتى الأن، الشجرة.

### أصلها ثابث

65

к 64 жилиминентичностичности

الشاهرة الشديمة، حتى بداية السبمينيات من الشرن الماضي، كانت تباع إلى جوار الساجد وفي المكتبات لوحات لرسام مجهول تصور مواقف «ينية، اختفت الآن بعد المد الأصولي المتأثر بالأفكار الوهابية التي تحرم الرسم تمامًا، أحد هذه الرسوم كان يصور أدم أبوالبشر، وإلى جواره حواء، يقفان إلى جانب الشجرة، تلتف حول جذعها أفعى رسز الشيطان الذي وسوس لهما أن يأكلا منها، إنها الشجرة الأقدم في ذاكرتي، إذ إنها مرتبطة بالقصص الديني الذي تعلمناه في الدارس، ونصوص القرآن الكريم التي حفظناها، كان الرسم يعبر عن قصة القواية الأولى التي أخبرجت آدم وحبواء من الضردوس ليمزلا إلى الأرض وينجبنا البشرية، العالم الأخر فيه الثواب والعشاب، الجنة والنار، وإذا ما ذكرت لي الجنة شإن الأشتجيار هي الصنورة المعادلة على القور حيث الأنهار والاثاث الحوريات، والتعيم، معورة القردوس في الإسالام تستمد كثيرًا من عناصرها من التصور المسرى القديم الذي حفظته لنا اللوحيات الجدارية، على البرديات، الشجيرة اساسية.

من المشاهد التى تأثرت بها، عندما رأيت الملك تحتمس الثالث يرضع من شجرة، شاهدت الرسم فمثلث محدقاً فيه، وكلما جثته اتجه لأتامل.

إنسان يرضع من شجرة؟

أى إدراك مبكر توحدة الأصل المضرد الذي جاءت منه ششي

المناصبر، ثم رأيت رأس توت عنخ أمون طالعية من زهرة اللوتس، لهم الأمر مقصورًا على لللوك فقط، في مقيرة سنجم رع تيدو وُلِجنه كثمرة خارجة من شجرة، المشهد متكرر في التصور المسري القديم ليده الخليقة.

فى البداية أنجبت نوت ـ رمز السماه ـ أوزير بداخل شجرة فهميز وأشجار الجميز مصرية جداً، ثمارها حلوة المذاق داخلها أسود اللون ويقول المصريون السلمون: إن الشمرة كانت حمراه هندما توفى النبى محمد عليه المسلاة والسلام، أسود قلبها من أحزن، هنا نجد ربط الثمرة بالمقدس، في القديم ولد حورس أيضًا أحزن، هنا نجد ربط الثمرة بالمقدس، في القديم ولد حورس أيضًا ألان دعلة بدوى، ألا يدعنا هذا أن نفكر في السبيدة صريم المذراء ألى جاءها المخاص فأوت إلى جدع النخلة، النخلة لها وضع خاص، ولا شجرة مقدسة، نراها هي الفن المصرى القديم، على جدران ألها شجرة مقدسة، نراها هي الفن المصرى القديم، على جدران ألمائس والمسابحد، تستوحى الأعمدة الشجر بشكل عام والنبات، الكان البودى إنه الارتباط بالقدس أيضًا، الم يولد حورس في خلة بردى بأحراش الدلتا، كذلك أبوه أوزير.

الصلة بين عناصر الوجود ماثلة في الملاقة بالشجرة، الشجرة لأم. الشجرة تسمع وترى، حواسها مثل البشر، جذعها غائر في لأرض، لا يرى، نصفة ظاهر، كذلك فروعها وثمارها، إنها رمز لأرض، لا يرى، نصفة ظاهر، كذلك فروعها وثمارها، إنها رمز إلى المناثر، فوق يواق الشجرة المناشخ، بهايوبولمر، سجل «تحوت» إله الحكمة، ولوق الشجات، المكلفة بالكتابة، حارسة المكتبات، حافظة مجلات، المللمة على اسرار تحوت، على أسرار العلوم كافة، قام مجلات، المعالمة على اسرار تحوت، على أسرار العلوم كافة، قام المجلفة، أن منذ المشير إلى أمرين؛ الأول الفكرة الخاصة باللوح حفوظ في الإسلام، إنه اللوح الذي كتب عليه الخالق كل ما كان حفوظ في الإسلام، إنه اللوح الذي كتب عليه الخالق كل ما كان المسيكون من أحداث العالم ومصائر البشر، وفي الكرامات التي المساكون من أحداث العالم ومصائر البشر، وفي الكرامات التي حفوظ، أي نصرار المجهول، إلى وقائع كل أت في هذا

الوجود.

الأمر الشاني: مكان شجرة هليوبوليس: هنا كانت أون، مركر عبادة الشمس، حتى الأن توجد شجرة عتيقة، من أقدس الأشجار في مصدر عند الأقباط والمسلمين، إنها شجرة العذراء مريم التي استظلت بها العائلة المقدسة عند مجيئها إلى مصدر.

للشجرة في التصوف الإسلامي مكانة رهيمة وأساسية، هناك تمبور للكون على أنه شجرة، وثلإنسبان، ولشجرة التين ولشجرة الزيتون.

فى القرآن الكريم، مسورة التين التي تبدأ بقسم إلهي: والتين والزيتون وطور سينين». بالنسبة لى آكن شعورًا قويا للنخيل، اتأمل جذوعه وثباته فى وجه الرياح، يضغنى إحساسًا بالأبدية، بالثول فى مواجهة المدم، ربما لأن والدى كان يمثلك أكثر من مائة نخلة فى مسقط رأسى، ولم تكن تلك الأشجار مجمعة فى مكان، إنما كانت متقرقة فى أماكن متعددة، كان يصطحبنى طفل، يعرفنى على النخيل، يقول لى: انظر انها نخلتك، كأنه يقدمنى إلى بشر يجب أن اتعرف عليهم.

من المشاهد التى أسعى دائمًا لرؤيتها، أحد الفنائين فى حقول يارو ـ الجنة ـ يسجد بجوار جذع شجرة دوم، ونهير ماء، الصورة فى مـقــبرة الفنان باشــيدو فى دير المدينة، قــرية الفنائين التى اكتشفها علماء الصريات الفرنسيون.

أذكر المعرض الذي أقيم في متحف اللوفر منذ سنوات عن أولئك الفنائين، في مدخله نصبت خيمة تمت إلى الثلاثينيات من القدر الماضى، كان يقيم فيها المنقبون عن الآثار، خيمة من قماش الهرن الماضى، كان يقيم فيها المنقبون عن الآثار، خيمة من قماش أييض، داخلها سديران من جديد التخيل، ويصرف هذا الثوة بالمنقدريه، ينتشر الهارب النامة، التي اثبتت خبرة الناس أنه الصحورا، حيث تنشر المقارب السامة، التي اثبتت خبرة الناس أنه لا تستطيع تسلق جريد النخيل، أنام على مثله، في الخيمة مصباغ غازى، كان يستخدمه الباحثون داخل المقارب، الصورة الملتقطة للمكان في الشلائينيات لا تبدو فيها ملامح القرية كما نراها الأن.

معظمها كنان تحت الرمال، الكشوف منهنا قليل، صورة أخرى ملتقطة في الخمسينيات، التفاصيل البادية أكثر،

الصورة الثالثة من تسمينيات القرن الماضي. إنها تمثل الوضع الحالي تقريبًا الذي تبدو عليه مساكن أولئك الفنانين القدامي الذين أبدعوا هذه الحضارة، بعد المدخل اتبع السهم الذي يشهر إلى الطريق الذي يجب أن بسلكه الزائر.

توقيقت أمام أماذج البيوت التي كان يعيش داخلها العمال والفنانون. عدة نماذج البيوت التي كلن يعيش داخلها العمال فيها بصميد مصد. والتي كانت تبنى من الطوب اللبن المستوع من فيها بصميد مصد. والتي كانت تبنى من الطوب اللبن المستوع من علمى النيل، وكانت تلك البيوت فسيحة، تتكون من فناء مكشوف، وغيرف للنوم، وغيرفة تستخدم كمخزن للغلال، وصوامع للقمح واللرة، ومساطب للنوم، لم يتغير شكل البيت المسرى القديم لعدة آلاف من السنين إلا في السنوات الأخيرة وبالتحديد خلال المقتين الآخيريين، عندما يدأ تحول خطير في اتجاهات البناء، إذ بدأ المطوابق التي لا تناسب المناخ الحار، كان المصرى القديم لا يهتم المعاونيق الذي يعيش فيه أيامه في الحياة الدنيوية قدر كتمامه بمنزل الأبدية، حيث يستقر جثمانه الحنط إلى الأبد، غير النسمات الذي يشيد وفقًا لاتجاه الربح ومصادر السمات المنعشة، أما البيوت الخرسانية الحالية فتمتص الحرارة لتعكسها لهلاً إلى الداخل.

بعد نماذج البيوت التى عاش فيها أولئك البدعون القدامي، نري فهاذج من طمامهم، كان مشيرًا لي رؤية أربعة أرغفة من الخبير الشمسي، أربعة أرغفة من الخبير الشمسي، أربعة آلاف عام، لحجرت الشمسي، لا تتخط بالشكل والحجم، المستمرين حتى الأن الشريبًا والخبر الشمسي، يعجن وتوضع أقراص المجين فوق طاولات من الطين في الشمس، ومن الحبرارة الكونيسة يخمسر فوينتفش لم يخبر في الأفران، كان عجينه يتم صباحًا، واكتمال هميرته يتم ظهرًا وخروجه من الفرن عند المصر، أي مع قرب

عبودة الرجبال من المسوق أو الحبقل، منا زال الخبيرٌ يعبد بنِّفس الطريقة القديمة في صعيد مصر، لكنه يختفي شيئا فشيئا مع انتشار الخبرَ في الأسواق، وسهولة الشراء بدلًا من الخبيرَ، وكان من المادات المثيرة للخجل في الصميد أن تقوم بعض الأسر بشراء الخبرَ من مخبرَ عام، وكان ذلك دليلا على الفقر وقلة الأصل، وإذا أراد البعض امتداح أفراد أسرة ما يقولون عنهم: •ده زيتهم في دقيقهم، أي لديهم الاكتفاء الذاتي بما يجعلهم أغنياء عن الحاجة إلى الأخبرين، رأيت بمض الحبوب المحتطة المحقوظة التي وصلت إلينا من العنصبر الضديم، استطعت الشعيرف على الضمح والذرة والشعيـر وثمار التين والبلح، والدوم، وشجر الدوم في سبيله إلم الانقراض من الصميد، إذ لاحظت ندرته خلال زياراتي المتكررة في السنوات الأخيرة، وربما يرجع ذلك إلى ثوقف وصول الأشجار ، القيضان كما كان الأمر قبل السد العالي، كذلك عدم إقب الصحابدة على زراعته، أن كلمة «دوم» من «الدوام»، يقال: إن ه يزرع هذه الشجرة لا يأكل من ثمارها، إذ انها تبدأ الطرح بعد مانة عام من غرسها ، إ

توقفت طويلا أمام قطع الأوسترايكا، أى قطع الخرف غير المنظمة، المتخلفة عن نحت أوانى الخرف الكبيرة. في الأوسترايكا يكمن التاريخ الحقيقي، والأكثر إنسانية من مناظر الألهة والملوك على جدران المقابر الملكية أو المعابد، بعض القطع مدون عليها حسابات تتملق بالفنانين والعمال، والبعض عليها نصوص تمثل يوميات عادية. وقطع أخرى عليها رسوم متحررة من تقاليد الفن الخاص بالملوك، رأيت على احداها أقدم رسم ساخر في الماله، اوزة تلعب الشطرنج مع ذئب.

كانت الأوسترايكا خامة الفقراء الرخيصة للرسم والكتابة، بمضها من الحجر الجيرى وبمضها الآخر من الفخار المحروق. يرجع استخدامها إلى الدولة القديمة واستمر حتى المصر الإسلامي، في دير المدينة تم المثور على آلاف القطع، موزعة الأن على متاحف العالم، على بعضها لوحات مشهورة، مثل الراقصات

الثلاث المستقرة الآن في متحف تورينو، في هذا المعرض الخاص بفتاني الفرعون، رآيت خطابات، وقوائم عمال، وحكمًا وأشعارًا، وأنضًا وصبية أم توجى بما تركته لولدين من أبنائها وحرمان الثالث لأنه كان يعاملها مماملة سيئة، وأقدم وثيقة لإضراب العمال في التاريخ. كانوا يشتفلون في حضر مقبرة أحد النبلاء، لكن تأخر صرف الأجور ورواتب الطعام، فتوقفوا عن العمل، على ورقة بردي رأيت تحقيقًا مع بعض لصوص المقابر، ورأيت تماثيل متقنَّة، لكن لم يؤثر فيَّ شيء مثل تلك القطع الصنفيارة المهملة، التي دون عليها أولئك الأسبلاف المجهولون أشبعبارًا وسطورًا تمسر عن أحوالهم بصدق، بل إن بمضهم رسم رسومًا تستخر من ملوكهم، كنانوا في النهار يعملون باثقان وجدية في مقابر ملوكهم وأمرائهم، وفي الليل يأوون إلى بيوتهم في دير المدينة. بعد تناول الطمام وشرب الجعة، الخمر المصرية التي كانت تصنع من الشمير، وتشبه البيرة الآن، عندئذ يطلقون العنان لشاعرهم الخاصة، تخيالهم، يدونون ما يمن لهم كتابة ورسمًا، يستخرون حتى من ملوكهم المقدسين، وهذا ما يحيرني حتى الآن. هذا التناقض بين ما هو ظاهر على جدران المقابر ومنا تم تدويته على ثلك القطع الصنفيارة من الفاخنار أو الحجر الجيرى والمدروفة باسم الأوسترايكا، لقد عدت بعد ستعبر أضى لقبرش الألوان، وأدوات الرسم، واللوحيات المنشولة من - ير المدينة. إلى تلك القطع الصغيرة من الخزف، وكدت أصغى إلى أنفاس أولئك المجهولين الذين أودعوا ذواتهم الحقيقينة على ثلك القطع، التي تحمل أثارهم الإنسانية، وأبضًا .، التاريخ الحقيقي،

## غن غرية الفنانين

equipment themselves the property of the prope

عشرة وحتى نهاية الوقت المسموح به، هذا ما اتبعه في الشتاء حيث تزداد كشافة الزائرين، ولكني في الصيف، في أشد شهور السنة حرارة، يؤونة طبقا للتقويم المصرى القديم، الموافق ليونيو، عدد السائحين أقل وفي منتصف النهار تبلغ الحرارة اقصاها،

عندما وصلت إلى قرية الفنانين كانت الشمس ما تزال في بداية رحلتها اليومية التي منها بتجدد اليوم، ولم يكن هناك أي زائر في الموقع كله، كان الدكتور سلطان كبيير مضتشي آثار الشرئة في انتظاري، توقفت ممه، أرقب موقع القرية، أقارن بين ما رأبته في الصورة الضخمة التي شاهدتها في اللوفر، والمنتقطة على امتداد صنين عامًا، منذ أن بدأ التقيب عن القرية التي كنات مطمورة شحت الرمال وحتى ظهور معظم تخطيطاتها وما تبقى منها.

الموقع لا يقل في اهميته عن موقع وادى اللوك، كلاهما قصى، سر، بعيد عن الأعين، تحيما به انتظال الصخرية المؤدة إلى وادى اللوك حيث المقابر، تحيما به انتظال الصخرية المؤلاء الفنانون الدين تعرف الآن أسماء بمضهم وملامعهم من خلال ما تركوه من لوحات على الجدران أو تماثيل منعوقة، المكان تم اختياره بعناية، إنه قريب عن منازل الأبدية (القبور)، بعيد عن الفضوليين، بضم كل ما يعتاج إليه الإنسان من مولده حتى ممانه، البيوت لاتزال جدرانها امامنا، ما تبقى منها واضع بتخطيطانه، وعلى سفح المرتفع الغربي تبدو هبور الفنانين، أمتار قليلة تضميل ما بين مقار الحيوات ومقار الابدية، أي أن الإنسان كان يعيش ويموت في هذا المكان.

إن السؤال دافعنا في معظم الأحيان للمعرفة، وبالنسبة لي كانت التساؤلات عديدة. منها على سبيل الثال:

 نحن ترى الأهرام، والمايد الكيرى، والشاير التشوشية، لكننا لا أهرف الكثير عن أولتك الذين صمموا، ونفذوا هذه التقوش الراشعة.
 من همة وكيف ثم اختيارهمة وكيف تعلموا؟

ما هي المواصفات التي كان يجب أن تتوافر في هؤلاء الفنائين
 الذين يرسمون الملك ومسور الآلهة، من حدد شكل إيزيس، واوزير،
 حورس، وحتمور؟

الثين وأربعين سنة، بالتحديد عام سنين، شهر يناير، مثث ساهرت إلى الأهمير وأسوان ضمن ضريق الكشافة بالمدرسة الثانوية الفنية التي التحقت بها عام تسعة وخمسين. قطعنًا مسافات شاسمة سيرًا على الأقدام، تجولنا في البر القربي للأقصر الذي أقيم فيه الآن وأنا أدنو من نهاية المقد السادس. أذكس زيارتنا لوادي الملوك، وارتضاعنا الجسبل ونزولنا إلى وادي الملكات، حقاً .. ششان ما بين زيارة وزيارة. في هذه المرة أجي، مزودًا بالمعرفة التي تشرح وتفسر ما أراه، فرق كبير بين أن بر: الإنسان لوحة ولا يعرف شيئًا عن الرموز التي تحويها. والعصب الذي انشجت فليه، وأن يقف أمنامهنا منزودًا بالمعلومنات والرؤية والخلفية الثقافية. هذا هو بالضبط الفرق بين زياراتي في المقود الماضية وتلك التي أشوم بها إلى الأثار المصرية الشديمة في السنوات المشر الأخيرة، ولذلك تبدو رؤيتي الآن وكأنها الأولى، ولا اعلم ما يمكن أن أتوصل إليه بعد اتقائى اللغة الصبرية القديمة التي بدأت محاولات الإلمام بها خلال السنوات الأخيرة،

بعد أن عشت لحظّات الشروق والفروس، قصدت دير المدينة. إنها قرية الفنائين والحرضيين الذين قاموا برسم وحضر المقابر والمايد في البر الفريس.

بدأت سيرى إليها في الصباح الباكر، ذروة تدفق السائحين إلى المزارات الأثرية ما بين السادسة صباحًا والماشرة، المواقع مفتوحه للزيارة حتى الخامسة بعد الظهر، وأفضل الأوقات ما بعد الثاني الطوك وللنبلاء وللفقراء أيضأء

تيو قرية الفناتين وكانها مكان خاص جداً، معزول إلى حد ما، على حافة الصحراء، أكاد أرى مسافة الحياة الإنسانية ما بين منازل هؤلاء الفنانين التى لا تختلف كثيرًا عن منازلنا التقليدية في صعيد مصد، وقبورهم المحفورة في المرتفع الصعفري المثل على بيوت القرية، والمعبد القائم إلى الشعال، وكان هؤلاء المبدعون يتوارثون الثقاليد أبًا عن جد، ويتعلمون أصول الفن منذ العمقر، وكان هذا كله يتم تحت إشراف رجال الدين.

ويبدو أن الأساطير المتوارثة عن هؤلاء العمال والفنانين غير مسعيدة، ولا يزال بمضها ساريا بين الأهالي في الأقصر، تقول الحكايات إنهم كانوا يقادون معصوبي الأعين إلى أماكن المقابر المحكايات إنهم كانوا يقانون بعد تمام إنجازهم حتى لا يبدعون مرة أخرى كما أبدعوا، ليس هذا في رأيي من الحقيقة في شيء، الفنان الذي يعدف أن يواصل الإبداع بهذه الرعة، وقد أثبتت الأبعاث التي قام بها علماء الآثار، وما وصل إلينا من آثار تلك القرية أنهم كانوا بعيشون في ظروف جيدة وطبقا لتتظيم جيد، وإن كانت السرية طابعا عامًا للمكان ولما يقيم ومن به لارتباط عملهم بمراقد الملوك الأبدية وما تضمه من كنوز،

أمضى هي الصباح البأكر متجولاً بين ما تبقى من جدران، الحضر المؤدية إلى عمق الأرض، مخازن الحبوب، والقلال، المنازل متشابهة، تنظم في مجموعات كل مجموعة تشكل منظومة منفصلة، كلها مبنية من الطوب اللبن، نفس ألمادة التي استصر استخدامها لآلاف السنين، حتى بدأ الطوب الأحمر يحل مكان الطوب اللبن في الريف المصرى، وفي القرفة أبضًا، السقوف منت من جذوع النخيل، وهذا مستخدم حتى الأن في البيوت التي تبنى طبقاً للنظم التقليدية، تتكون البيوت من طابق أرضى يضم زيم حجرات، وسلماً يؤدى إلى السطح، الجدران مكسوة بالجص، أحيانًا كان يوجد عليها بمض اللوحات التي تصور الحياة اليومية، وتستمر وظاهرة الرسم على الجدران تقفرد بها الحياة المصرية، وتستمر وظاهرة الرسم على الجدران تنفرد بها الحياة المصرية، وتستمر طبقنا للمقيدة المصرية القديمة، فأن رسم شخص ما يعنى معادلاً موضوعيا تامًا لوجوده لسميه، ليس في الحياة الدنيا فقط، إنما في الأبدية أيضناً، لذلك كان خصوم الإنسام يدمبون بعض ملامحه في الرسوم، خاصة الآنف لحرمانه من الحياة في الآخرة، إذن ما هو شعور الفنان الذي يرسم صورة الالهة اوزير أو إيزيس، ومن يحدد له الملامح؟ خاصة أن الملامح متشابهة على امتداد ألاف السنين.

هنا أقول بدور المؤسسة الدينية المتمثلة في الكهنة والذين كان دورهم لا يتحمسر فقط في المبادات والطقوس، إنما في الشامل والتفكير وتصنوير هذه القوى الخفية الثي ننظم المالم، التي تأثي بالفيضان في موعده، التي تدفع بحركة الشمس من الشرق إلى القرب، ومن الغرب إلى الشرق عير الليل، كذلك وضع هذه الأطر الأخلاقيية التي تنظم عبلاقيات الإنسيان بالكون. هذه الأطر التي جعلت العلامة جيمس هنري بريستو يصدر كتابه اضجر الضميراء منذ حوالي قرن، وكان يدور حول الضمير الإنساني الذي وُلد من خلال الشأمل والمتون على ضفتى النيل. كان الفن يتبع الكهنة الذين كان يتبعهم أيضًا علم الفلك، والزراعة، وما يتصل بالكون، كذلك العمارة التي قصد بها ضمان الخلود وعبور الأزمنة. كان الفن بدءًا من الرسم والنحت والممارة وسنائل لتجسيد التصمور الديني والفكري الذي اكتمل على ضفتي وادى النيل، وكانت الكتابة فعلا مقدسًا، إذن.، كان هؤلاء المبدعون يتبعون المؤسسة السينية. وكان من بين رجالها المختصون باختيار مواقع الراقد الأبدية. وتحديد مواصفاتها وتعميماتها واللوحات الثي سوف تسجل على الجدران التي ما هي إلا تصورات الصبريين القدماء عن الحياة وعن المائم الأخر بأدق تفاصيله، كانت الكتابة مرادفة للواقع. تلخصه وتشير إليه، وكانت اللوحات تمكس تفاصيل الحياة اليومية أملاً هي عودتها مبرة أخبري، ولم يكن الفن شاصبرًا على الشبور، إنما كان للحياة اليومية فتونها ولكم توقفت أمام مشط على هيئة غزال وملعقة على هيئة امرأة تسبح في الماء، كان الفن جزءًا من الحياة اليومية

## شُغل المعلمين

و درگستر کای اگفتر توجه کامورد فی مقبود تحاصل آداد عقت دراه سخ درای دران فیست اصداد و دران برختم حدد آلمانداندرد کارس مصطاحات می از کارس مصطاحات می از

ر عد نسور

حتى الآن فيما يعرف برسومات الحج. فمن عادة المعربين بعد العودة من الأراضى المقدسة أن يزينوا واجهات بيوتهم بلوحات يرسمها فنانون شعبيون للكمية والروضة الشريفة مع وسيلة الانتقال التى تتوعت من الجمال، إلى السفر، إلى الطائرات الآن. في القرية منازل أكثر إنساعاً، داخلها اعمدة من الحجر، ومن

الواضح أن قاطنيها كانوا من مستوى اجتماعي متميز، ربما كانوا من كبار الإداريين الذين بشرفون على شئون الحياة. وريما كان بعضيهم من المعلمين الكبيار الذين يلقنون الفنائين أسبرار الرسم، وحروف الكتابة، كنت أتجول بين بقايا البيوت التي يسودها صبمت عميق في ثلك الناحية النائية، وأكاد أصفى إلى الأصوات المتدثرة، الأصوات التي كانت تشكل الحياة اليومية، ما تبقى موجود الأن في القبرية وهي منختلف مشاحف العبائم، قطع الفنخبار، أجبزاء من صناديق، أدوات نحاسية، مغازل للنسيج. قطّع من حصير وأجزاء من لعب الأطفيال، ويرديات حوت تصومنًا دينية وأدبية وتصومنًا رياضية وتعليمات وحسبابات خناصة بالبناء وتكاليف المواد المستخدمة وأرشيف المعبد، ثمة مقابر قليلة وصلت إلينا سليمة. أهمها على الإطلاق مقبرة رئيس العمال (كا) والذي توفي في حوالي عام ١٩٣٠ قبل الميلاد، ومحتويات هذه القيرة نقلت بالكامل إلى مستحف تورينو بإيطاليها. وتضم كل الأثاث الجنائزي ومهواد الحياة اليومية من ملابس، وأدوات تجميل وأدوات طمام. لقد وصل إلى عصرنا محتويات مقبرتين كاملتين، الأولى لرئيس الممال (كا) والثانية للملك الشاب توت عنخ أمون، وكالاهما يكمل الأخر، مقبرة أحد أبناء الشعب، ومقبرة ملك لم يعمر طويلاً في الحكم.

بعد أن أمضيت عدة ساعات في الشجوال بين ما تبقى من السيوت، بدأت أصحد المرتفع الصحرى قاصداً بمض القابر، البيوت، بدأت أصحد المرتفع الصدخرى قاصداً بمض القابر، وبالتحديد مقبرة آحد هؤلاء الفنائين التي توجد بها لوحة جدارية شهيرة له وهو يسجد مصليا، سجدة تماثل تمامًا سجدة الصلاة كما نعرفها نحن السلمين في صلاتنا، كنت راغبًا في رؤية أصل هذه اللوحة، وفي نفس الوقت رؤية شُغل الفنان لنفسه.

لكم ثمنيت أن أرى أصل هذا المنظر ..

رجل مصرى قديم، يسجد بجوار شجرة دوم، الشجرة مثقلة بالثمار التي أعرفها جيداً، لاتزال أشجار الدوم قائمة في صعيد مصر، لكنها تختفى إذ لا يقدم أحد على زراعتها الآن، ربما تشاؤمًا، فالأشجار لا تثمر إلا بعد حوالى قرن من الزمان، ومن يزرعها لا برى ثمارها، لقد سمى الدوم من الدوام، لكن المعمرون يقولون: إن شجر الدوم كان يأتى مع الفيضان الغزير من الجنوب، بالتحديد من الحبشة ومن إريتريا، ثم توقف وصوله بعد اكتمال السد الهالى وتوقف الفيضان الذي كان يعرف في صعيد مصر بنفس اسمه المصرى القديم «الدميرة».

يسجد الرجل إلى جوار شجرة الدوم، وإلى جانيه فناة ماء صغيرة، البعض بفسر السجدة باعتبارها وضمًا لشرب الماء من القناة، ولكنني أرى في هذا الوضع سجدة صلاة، تماثل تمامًا السجدة التي تتغلل حياتنا يوميا من جميع الأديان.

هذا الرجل الساجد اسمه «باشهدو» يقصله عن عصرنا حوالى ثلاثة آلاف وستمائة عام. عاش في قرية دير المدينة كأحد الممال الفنانين الذين سموا في ارجائها، كان والده معاصراً نسيتي الأول، وعمل في معبد الكرنك، أما باشيدو الابن هماصر سيتي الأول ورمسيس الشاني ابنه، ومن اللوحات المرسومة على الجدران ته ولزوجته وبناته يمكن القول: إنه ميسور الحال، وكان في وضع جيد. لطالما رأيت اللوحة في الكتب التي تتناول تاريخ مصر القديمة.

والأسياب شتى لم أدخل مقبرته في زياراتي السابقة. للرة الأولى ني ذلك الصباح الباكر، تقع المقبرة على سفح المرتفع المطل على لقرية، سلم ضبق بؤدى إلى ممر صغير بفضى إلى غرفة الدفن، الله خل مقوس، لابد للزائر أن ينحنى، على الجانبين صورة التابوت الذي لم يصل إلينا بسبب لمسوص الآثار الذين دخلوا هنا أولا شي منتصف القرن الناسع عشر بعد أن عرف جندى شرطة من الأهالي منتصف القرن الناسع عشر بعد أن عرف جندى شرطة من الأهالي الماريق إلى القبيرة، فوق التابوت نزى «أنوبيس» حامى الموتى وحارس المقابر، وكان بصور على هيئة كلب أسود لم يعد موجوداً من بينيل الثملي، الجدار مزخرف بما بشبه موج البحر، أمواج صفراه بذيل الثملي، الجدار مزخرف بما بشبه موج البحر، أمواج صفراه بذيل الثملي، البدار الأون الأصفر الميق هو الذي يطفى على الأذاكرة بعد منازقة المقبرة، لون أصفر نارى، بهيج، الحقيقة ان الألوان الانزال طازجة كان الشراغ كان منها بالأمس، وليس من حوالي خمسة وثلاثين قرنا من الزمان.

القبرة حالتها جيدة بشكل عام، إنها حجرة متوسطة، سقفها على هيئة نصف دائرة مستطيلة، في المواجهة نصف الجدار عليه ما تبقى من رسم كبير كان يفطيه أما التصف الآخر فنزع ويستقر الآن في المتحف البريطاني.

ما تبقى أمامنا صورة للآله أوزير، اله ألعالم الآخر، لون وجهه أزرق يميل إلى الخصرة يجلس شوق عبرشه ويرتدى ملابسه البيضاء، الألوان تعرفنا على الآلهة، كذلك ملابسها وتبجانها، يظهر أوزير متدثرًا بالكفن الأبيض على هيئة موسياء في الأغلب الأعم، خلفه منا تظهر خطوط حميراء منجدرة من السقف، قوية التكوين وكانها أمواج منحدرة من نقطة مجهولة، نتخلها نقاط حميراه غامقة وسوداه، ليس هذا كله إلا خلفية ببرز منها رمز المين وأجته عين حرس، المين المارسة، المين المينالماك كانت ترسم على التوابيت من الخارج، وعلى الجدران في المشابر، إنها ناهذة اللاموجود على الوجود، من المين تبرز ذراعان تحميلان أصيصنا به قمح نابت، نقدمه كهدية إلى الاله أوزير، إلى الخلف

يبدو الصقر «حورس» وإلى أسفل «باشيرو» صاحب القيرة يرفع يديه متعبدًا لأوزير، الكتابة المحيطة بالرسومات من نصوص كتاب «الخروج إلى النهار»، على جدار آخر نرى باشيرو أمام شجرة. نصفها الأسفل شجرة والنصف العلوى أنثى تقدم له الثمار، واتذكر على الغور لوحة جميلة في مقيرة تحتمس الثالث يقف أمام شجرة

يبرز منها نهد امرأة واللك يرضع منه، الشجرة الأنثى معتقد ما

زال له بقايا في الريف الصري،

هي مقيرة «باشيدو» ثرى الجدران مزينة بمزيج من المناظر ذات الطابع الدبني ولكن ليس بتضمنيل دقيق كمنا نرى في مضابر الملوك المظام حيث نرى جميع التفاصيل المتعلقة بالعقائد، خاصة في مقبرة سيتي الأول، وتحتمس الثالث، ورمسيس السادس، هنا في دير المدينة نرى مقتطفات من الرموز الدينية، وإلى جانبها بمض مشاهد الحياة اليومية التي سنراها بتفصيل أدق في مقابر النبلاء وكبار الموظفين، عندما تأهبت ترؤية مقابر دير المدينة فلت لنفسى سوف أرى شغل الفنان لنفسه، سألت نفسى: هل قام باشيدو برسم المقبرة بنفسه أم استسمان بزملاته القنائين؟ أن الفنائين في دير المدينة هم الذين يقبوم ون بنِحت ورسِم مشابر اللوك، فلابد أنهم سيشدم ون في مقابرهم فمّا جميلا، خاصًا، لا يشبه بالطبع ما رسموه للوكهم، ومن خلال مقابر دير الدينة رأيت الموقف الوسط الذي اتخذوم إذ كانت مقابر اللوك واللكات حافلة بالنصوص واللوحات الجنائزية. ومقابر النبلاء تقيض بالحياة، فقد اتخذ الفنانون موقفًا ومنطا. بحكم التحاثهم إلى المؤسسة الدينية، وبحكم ما يمارسونه فهم الذين يرسمون الآلهية ومنا يجبري في المالم الأخبر، لا يمكنهم إغضال النصبوص الدينية وما يعيـر عن المتقد، لكنهم عبروا بشكل مختلف عن ثلك النصوص، في تقديري أنه تعبير أكثر انطلاقا وأكثر حرية.

التي وصلت إلينا من حقية إخناتون.

الألوان هنا دافئة، الأصفر أصفر بعمق، والأحمر أحمر، والأزرق أزرق أما الأبيض فنامسج لقد نما عندي شعور بالبهجة والمرح رغم أنني في ميتبرة، وتأكد هذا الشبور في مقبرة أخرى، مقبرة وهيسركناوه الذي وصلت إلينا من زمن الأسسرة العنشسرين، الدولة الحديثة، والتي لأتزال تحتفظ بنقوش للسقف مستوحاة من النجوم والزهور، في يعتضها درجية عنالينة من الشجيريد تذكيرنا بقن الأرابيسك الذي تراء في الساجد وفي العمارة الاسلامية، ما غلق بذاكرتي من هذه القبرة لوحة جدارية لصناحب القبرة في مواجهة روحته والبناء، ووالبناء أي روح الميت ترسم على هيشة طائر ريشته أخضر ورأسه أدمية. «الباء أحد الكونات الروحية للإنسان، يمبر عن طاقة الانتقال والاتصال والتحول الكامنة في كل فرد، وبواسطة «البـا - ينتقل المتوفى من قبـره إلى العـالم الخـارجي، غـالبًا يشحول باليت من عالم الحس المحدود إلى العوالم اللامرئية غير المحدودة، وحتى الآن مازال الناس في صعيد مصبر يلزمون الصمت إذا ظهر طائر أخضر أو فراشة خضراء ظنا منهم أن روح الميت تتقمص هذه القراشة أو ذلك الطائر، وهذا من بقاينا المتقد القديم، الصورة أو النظر للوجود في القبرة هنا يفيض بالحيوية، يصور حوارًا بين البيت وباته، وثمة توحة أخرى مشهورة تصور صاحب القيارة بقف احشرامًا لطائر اسمه «البنو» وهو طائر خالد، يذكرنا بالعنشاء الخرافية، التي تُحترق وتولد من جديد من خلال رمادها المتبقى، وطائر القونيكس الإغريقي أيضنًا الأسطوري،

من المقابر التى أمضيت فيها وقتًا أطول، مقبرة الفنان أو العامل 
وسنجم، لقد اكتشفت فى عصير تولى جاستون ماسبيرو الفرنسي 
وسنجم، لقد اكتشفت فى عصير تولى جاستون ماسبيرو الفرنسي 
(٦٤٨١) مصيلجة الآثار المصرية الوليدة، جاءه أحد أهالي 
القرنة وأخبره بالمثور على مقبرة سليمة مازال بابها الخشبي قائمًا، 
وسرعان ما أرسل رئيس العمال لقضاء الليلة بموقع المقبرة خشية 
الشامعين من تصوص الآثار، وفي اليوم التالي توجه ماسبيرو إلى 
المقامعين من تصوص الآثار، وفي اليوم التالي توجه ماسبيرو إلى 
المقامعين من تصوص الآثار، وفي اليوم التالي توجه ماسبيرو إلى

خاصية في الألوان عيميا تراء في ميقياير وادى الملوك، حيث المثون

صارمة، والمراحل دقيقة، والشاهد منزنة. مهيية، ومن ناحية أخرى

رسموا مشاهد الحياة اليومية، لقطات منها ليس بتقصيل دقيق كما

### النلقص والكامل

Personal Consequence of the Cons

وأدواته الجنائزية كما تم استخراج الأدوات التى تخص زوجت (اينفرتى) وابنته «خدنس» وزوجة ابنه «نامكت» وسيدة تدعر «ايزيس» ربما كانت حفيدته أو زوجة ابنه.

لقد نقلت الآثار إلى القاهرة، لكن تم توزيعها قبل إعداد سجل دقيق لها، أما أفراد العائلة فقد ثمت النفرقة بينهم بقسوة بعد أن رفدوا معًا مدة تتجاوز الخمسة والثلاثين قرنًا من الزمان.

مومياه سنجم ثرقد الأن في المتحف المصري بالقاهرة، اما زوجته (اينفرس) وابنتها (خدنس) فقد نقلتا إلى متحف المتروبليتان في نيويورك حيث تستقر توابيتهما أما المومياوات ذاتها فقد نقلت إلى متحف بيبو دى في كمبردج بولاية ماسوشينس، أما زوجة الابن (تامكت) فقد استقرت في متحف برلين.

هكذا تضرق شبمل العبائلة وتوزعنوا بين بلاد تم يكن لها ذكر، ولم تكن أنشئت بعد، أو عرفت الحياة حتى عندما كانوا يسعون في الحياة الدنياء عندما زرت مشحف الفنانين الضراعنة في اللوضر، أبريل الماضي، رأيت نموذجًا دقيقًا لمقبرة سنجم، رسمه فنان برازيلي، والحقيقة أنه يكاد يكون مطابقًا للأصل، نفس الألوان، نفس التقوش والمناظر، وكنان الزوار يقضون في طابور طويل ليدخلوا بأعداد قليلة إلى مستنسخ المقبرة، ومازلت أذكر تحركهم برهبة واحترام، تذكرت ذلك بعد أقل من شهرين وأنا أقف في مقبرة سنجم الجميلة بالوانها الزاهية التي تشبه مقبرة باشيرو. في الحقيقة أن مناظر مقابر دير المدينة تتداخل الآن في ذاكرتي، لا أميز بينها إلا بالمودة إلى الصور التي التقطئها وإلى الكتب الأجنبية التي صبورت مقابر الوادي. لكن هذه المناظر تشكل فتا خاصًا بعمال وفنائي دير المدينة أو كما كان يطلق عليهم. الخدام في منازل الأبدية، لِصَد نَجِع هؤلاء الخدم الموهوبون في أن يرسموا لأنفسهم فنّا جميلا، خاصًا، لا يماثل فخامة الفن الذي رسموه للوكهم، ولا خصوصية الفن الذي رسموه لكبار الموظفين في الدولة، ولكنه فن خاص، جميل، فن البدعين الأنفسهم، أو كما نقول الآن، شغل الملمين لأنفسهم، فلأمضى إذن إلى رؤية ما صوروه في منازل الأبدية التي يسكنها ملوكهم الراحلون.

عنينى ليس ذلك الوادى المنزوى، البعيد جداً بعقاييد الزمن القديم عن النهر والأماكن المطروقة، الذى لا يعد في عصرنا مجهولاً، ما يعنيني تلك الجهود الترادت إلى اكتشافه واختياره كمرقد أبدى لملوك الدولة الوسطر والدولة الحديثة، ما يعنيني الدواقع الدينية والفكرية والدلاليا

لابد أن جهداً شاقاً بذل حتى ثم الوصول إلى هذا الموقع الذي شكلته الطبيعة تشكيلاً عبر عن الرؤية القكرية والدينية للمصريين القدماء، عند الوصول إلى الوادى، والوقوف بمدخله، سلحظ التكوين القريد الذى صنعته الطبيعة. في المواجهة عند أعلى نقطة من المرتفع الصخرى قمة هرمية، هرم من ثحت الطبيعة. هرم ليس حاد الجوانب والاضلاع، بشكل ما يوحى بنهد الأنش مكتمل التكوين.

يذكرنا هذا المرتفع هرمى الشكل باهرام الجيزة، الأهرام التي لم تكن مجرد عمارة، إنما فلسفة ايضًا، فالبنى صباعد من الأرض لم تكن مجرد عمارة، إنما فلسفة ايضًا، فالبنى صباعد الله إلى السماء، وجوده الأكثف تحت، ومع الصيمود إلى أعلى يغف شيئًا فشيئًا خشيئًا حتى ينتهى إلى نقطة، مجرد نقطة بيدا عندها كل شيء كما ينتهى كل شيء أيضًا، عندما انتقلت الماصيمة إلى الجنوب، إلى طيبة (الأقصر الأن)، ظل الشكل الهرمى موجودًا ولكن ليس في شكل عمائر عظيمة مثل أهرام الجيزة التي تتفاوت ارتفاعاتها وبداخلها غرف الأيدية، لقد أصبحت الأهرام, وموزا،

سواء كانت في قمة مسلة، أو هرماً صنفيرًا فوق مقبرة، كما نرى في مشابر الفنائين والعمال بدير المدينة، لم يكن الهرم مجرد شكل معماري، إنما كان له مفرّى ديني ومضمون روحي، ربما يرتبط بفكرة الصفود إلى أعلى، أو الصلة بين الأرض والسماء،

أكاد أتخيل الانطباعات الأولى لدى أولئك الكهنة المجهولين لنا بند اكتشافهم مكان الوادي والذي تتحقق فيه جميع الشروط التي ضمن رشادًا هادتًا أمنًا لأعظم ملوك مصبر، في حيواتهم الأبدية، م يكن منهجًا لهم وجود هذا الهرم الطبيعي الهيمن على الوادي والذي يذكر ويستدعى أهرام الأجداد في الدولة القديمية، إنما تكوين الوادي تقسيه، ثمية شبيه بين الجسيد الإنسيائي والقبراجية شطرية. فكأنه انثى ضحمة الحجم ترقد متأهبة للولادة، ولأن الموت في الفكر المصري القديم كان لا يعني النهاية، بل إنه عبور من عالم إلى عالم آخر، من عالم تدركه حواسنا إلى عالم نتخيله، رموزه مستمدة من ثلك التي نعرفها. يطالعها الإنسان في حياته اليومية، القارب. التهر، الأشجار، النيران، المخاطر، المحكمة التي ثرَنَ القلب ليحكم فاضيها الأعلى بالذئب أو البراءة المؤهلة لدخول الأبدية الثي تخلو من الأمراض والخياطر والجنوع، الأبدية القنواحية بأزهارها وأشجارها. الحقول التي لا يفني الزرع منها أبدًا، كأنوا يستمونها حقول بارو، الأبدية التي تخلو أرضها من الأعداء، عالم بلا أعداء، هكذا ومنفوا الآخرة على جدران الدير البحرى، إنها ألجنة ذاتها، اللوشي تراهيم غلى الجيدران أحبيناه يعتملون ويلهبون ويحتاربون ويرقصون،

المُوت ولادة أخرى. إذه كانت الولادة الأولى تجىء عبر رجم الأم، منه يخرج المُولد إلى العالم، يسمى في الدنيا إلى تحظة محددة عندما يضمض عينيه إلى الأبد، عندتذ يتم تجهيز الجشمان «لحفظه»، ويتم دفعه إلى رحم أكبر، رحم يمنع الجميع، إنه رحم الأرض. لذلك كانت الهيشة الأنثوية للوادى مطابقة تمامًا للفكرة، إلذلك جاء تصميم القابر على هيئة ممر طويل، مستقيم أو متعرج، ضبه الهبل، يؤدى في النهابة إلى حجرة الدفن التي تكون بيضاوية،

أقدرب إلى شكل الرحم، في وسطها تمامًا التابوت الذي يعدوي الجثمان والذي يمارة مصفرًا للكون كافة، على القطاء من الداخل صدورالنجرم، ورمزً السماء، الإله نوت، امرأة ترفع بديها النجوم والشمس والقمر، على سقف المقبرة توجد الإله نوت بيديها النجوم والشمس والقمر، على سقف المقبرة مسدها مرصم بالنجوم، ومنها تولد الشمس، والقمر أيضًا، أجمل رسم رأيته لها، في سقف غرفة الدفن بمقبرة رمسيس السادس والتي توجد فوق جدرانها مشاهد وتصوص مقدسة تشكل كتبًا كاملة تخص المالم الأخر، أما الرسم الثاني فيوجد في سقف بهر الأعمدة بمعبد دندرة الذي ومس إلى عصرنا سلينا بدرجة كبيرة.

أنسنة العالم، وعولمة الإنسان، مبدأ أسامس في الفكر المسرى القديم، ليس الإنسان إلا ذرة تتجمد فيها جميع خصائص الكون الفسيح، وليس المالم إلا تركيبًا من نفس العناصد التي تكون الإنسان، لهذا جاء تصور المسريين القداما للألهة صورًا رمزية لما يوجد في العالم، كان المسرى القديم يؤمن بوحدانية الإله من خلال يمانه بوجود مركز طاقة خفية تحرك الكون، وتمير الأمر كله، أما تعدد الألهة الذي فهمناه خطأ فليس إلا رموزا إلى الحقيقة الأصلية الواحدة، وهذه الرموز مستخلصة، مستمدة من الواقع، لذلك لم يعبد المصريون الحيوانات كما فهم المتأخرون خطأ.

في مقابر الوادي المخصصية للملوك ترك فنا مختلفا عما رايناه في مقابر الفنانين بدير المدينة، هنا فن ديني في المقام الأول. بمبر عن العشائين بدير المدينة، هنا فن ديني في المقام الأول. بمبر عن العشائد، وإذا كان الفن في مقابر دبر المدينة يمكن أن نعده وسطا بين الرؤية الدينية، وتصوير مظاهر الحياة، فإن الفن في مقابر الوادي ديني بعت، الملك يمبر المراحل المتوالية، إله يسلمه إلى أخر، بجتاز المقبات بما زود به من مثون وتعاليم، إلى أن يمثل أمام المحكمة الألهية حيث بوزن القلب في كفة، وفي الكفة الأخرى أمام المحكمة الألهية حيث بوزن القلب في كفة، وفي الكفة الأخرى الضارية تلاهم القلب على الفور، وإذا خفت يمبر للمثول أمام أوزير. النارة دائمًا ملفوفًا في الكفن الأبيض، يرتدي تاج الوجهين

ويمسك بالصولجيان والمصنا رموز الحكم، للثول أمنام الآله أوزير يعد الخطوة الأخييرة، بعدها نرى الملك أو الملكة ممسكاً بعبلامة عنخ، أي ممتاح الحياة، لقد اندمج بأوزير وضمن الخلود، والحياة الأندية.

اتجدران داخل القابر نمد نصوصنًا لكتب من الحجر، إذا دونت عليها نصوص كاملة، ومنذ فك أسرار اللفة القديمة على يدى شامبليون، بدات أسرار المقائد تتكشف وتعد جهود المالم السويسري اريك حورننج الأبرز حتى الآن في اتجاه فهم العقائد المسرية القديمة، وقد حدد حورننج النصوص الموجودة على جدران مقابر الوادي كما يلي:

» كشاب الامواث، ويمنى ما يوجد فى المالم الآخر، الهدف منه سريف الميت بعجائب العالم الآخر، يتكون من التى عشر جزءًا، كل جزء منها مقسم إلى ثلاثة سجلات، كل سجل تسيطر عليه فكرة مركزية. كل ساعة من الليل، إنه أقدم نص نقش فى الوادى، وقد ترجم إلى اللغة المربية مباشرة من الخط الهيروغليفى، ترجمه العالم المصرى محمن لطقى السيد.
الذعر الحم أيضاً نصوص «الخروج إلى النهار».

 كشاب الكهوف، يتصل أيضًا بما يوجد في العالم الأخر،
 وينقسم إلى سنة آجزاء، كل منها به مناظر تتملق بجوانب محددة اللابدية مسجلة في كهوف أو حضر يمر هوفها إله الشمس، وأطول النصوص تتضمن ابتهالات لأوزير،

كتاب الخروج إلى النهار، وقد اشتهر خطأ باسم كتاب التونى، وتلك تسمية خاطئة أطلقها عليه علماء المصريات الإنجليز، انها مضادة لروح النص ومضمونه، فلا وجود للموت في التصور الممرى للأبدية، إنما يوجد انتقال، من مرحلة نموها ونميشها إلى آخرى نجهها ولكن وضع المصريون تصورًا لمراحل الانتشال، فلمحاكمة للميزان، للثواب والمقاب، الهدف الأساسي من النصوص هو الحفاظ على الميت من الأخطار في العالم الآخر، وصوله سليمًا إلى المرحلة التي يبدراً فيها من الذنوب، عندئذ يتحدد بالأوزير، المرحلة التي يتحد بالأوزير،

بالضوء الأبدى، باللانهائي.

ثمة نصبوس أخرى مثل كتاب «النهبار» الذي يصبور الدورة الشمسية، وكتاب الأرض الذي يتناول رجلة الشمس في الليل. وكتاب «البوابات» والمقصود تلك الحدود التي تفصل بين ساعات الليل الاثنتي عشرة، ويعوى تعريفاً مكثفاً لما يوجد في الأيدية، مثل الزمن، المدالة، التكوين الجغرافي للعالم الأخر، أما كتاب (الليل) فمحوره رحلة الشمس في العالم الأخر، كذلك كتاب (السماوات).

في مقبرة سيتى الأول، التي تعتبر كتابًا ضخيبًا يوضع أدق تضاصيل الشواب والمقاب، والتي انتقلت رموزها إلى الديانات الثلاث، كثير من التفاصيل التي عرفتها منذ طفولتي عن الجنة والنار طبقًا للتصور الإسلامي رأيتها مرسومة في مقبرة سيتى الأول، ومنها عبور الصراط، وسلخ جلود المذنبين، غير أن ما لفت نظرى مقصورة البقرة السماوية، لها نفس اللون الأصفر الذي ذكرت به في القرآن الكريم، وأطول سوره عليها نجوم السماء، ثاني سورة في القرآن الكريم، وأطول سوره «البقرة».

البقرة في التصور الديتي الصرى القديم تجمد الربتين حتجور وإبريس، إنهما رمز الخصوبة وتجدد الحياة لارتباطهما بدورتي الولادة والبعث، كل شيء بولد ويمضى إلى المدم ويعود ثانية، البقرات السمان السبع رمز لسنوات الفيضان الخصب، والبقرات المعجف رمز لسنوات الشح الماني، أنها البقرات التي ظهرت للنبي المعجف ملمه، جاء ذلك في التوراة وفي القران الكريم، ويبدو يوسد في هلمه، جاء ذلك في التوراة وفي القران الكريم، ويبدو أن هذه الدورة كانت معروضة في الزمن القديم، وحتى المصدر واختى والمتي وضع لما السد المالي حداً عندما تم تشييده واكتمل في عام تمحة وسنين من القرن الماضي، وبالتالي وضع حداً للخشية من سنوات الجفاف والفرق، وبرغم الفائدة الكبرى التي عادت على المصريين من خلال ضبط النهر تماماً، فإن ذلك ترتب عليه غياب الشعور بأهمية النهر، وتجرؤ الناس عليه، مثل البناء غير حرمه، وفقدان التضامن الخفي الذي كان يدفع الناس على اختلافهم الطبقي والاجتماعي والعمري والديني إلى التقارب في

لحظات الخطر .

مقصورة البُقرة للقدسة، هذا الرمز الجلى الواضع الذي انتقل إلى اليهودية والإسلام، يستدعى رموزاً عديدة، أصولها في مصر القديمة، يجب أن نتذكر أن سيدنا يوسف والنبي موسى تلقيا تماليمهما وعلمهما في مصر، ومن بعدهما جاءت المائلة المدسة في رحلة واقمية رمزية إلى عصر، وفكرة الثالوث المقدس، جاءت أساساً من مصر.

الأم إيزيس الأب اوزير الابن حورس الام مريم

الروح القدس الابن عيسى

بل إن الحمل الذي يتم عبر الاتصال بالملق، بالأب اللانهاش، نَجده في أسطورة ايزيس وأوزير، لقد حملت إيزيس منه بعد وفاته بعد أن عثرت على قضييه في أحراش الدلتا، وعلى جدران معبد الدير البحري نتسب لللكة حتشبسوت نفسها إلى الآله أمون، حتى الآن تلجأ التساء الماقرات، اللواتي لا يمكنهن الإنجاب إلى وسائل شتى، منها الذهاب إلى مناطق قصيية في الخلاء، الصحراء أو الجبل الأداء ملفوس مهينة تمود بعدها وقد تم الحمل، ويمكن تخيل

ما يمكن أن يحدث هى الأماكن البميدة.

الشمن: من الأرقام المقدسة حتى الآن «ثمانية»، حيث يتمانق مربعان ليكونا ثمانية اطراف، وهن القرآن الكريم ، ويعمل عرش ربك يومند ثمانية اطراف، وهن القرآن الكريم ، ويعمل عرش ربك يومند ثمانية»، يمود تقديس «الشامون» إلى المتقد المصري القديم، فعند بدء الخليقة ثبوا عرش العالم ثمانية ملوك، ألهة، نون، وكيكو تزوجته، حو وحوحيت، المجمدان للقضاء الأبدى، وكيكو وكيكت الرامزان إلى الظلمات، وأمون الفور وآمونيت، ويصمور هي المقابر على هيئة قرود البابون، نتجه بالتحية إلى شرق الشمس أو ذكرى خلق العالم.

و الأربعين: من الأرقاع دات المتزلة الخاصة عند المصريين الأربعين ويرتبط بالموت. عند مرور أربعين يومنا يشعب أهالي المرحوم لزيارة مقبرته. ويقال في المعقد الشعبي الآن إن جسد المتوفي يتحلل تماما وآخر ما يستقط من العظام الأنف لذلك يكون يوما قاسيا على المتوفي في تلك الزيارة يصمحها المصريون الخبز، رمز أوزير القديم لتوزيمه قربانا على روح الميت مع البلع وما تيسر من الطعام، وهناك من يشول إن الأصل في هذا الرقم المدة التي يستغرفها تحنيط الجميد.

الملاقة بالموتى تستمر بعد رحيلهم، بعد تمام الأسبوع الأول لابد من إحياء ذكرى الميت، بعد الأرميين، في كل عام الزيارات مضطلة في الأعياد سواء كانت قبطية أو إصلامية، في ذروة الاحتفال يجب أن نتذكر الراحلين، وفي الأيام المقدسة التي تختلف من دين إلى آخر، وحتى الآن مبازال المصريون على اختلاف مستوياتهم التقافية يتماملون مع موتاهم وكانهم أحياء، قالابن إذا مستوياتهم التقافية يتماملون مع موتاهم وكانهم أحياء، قالابن إذا حيق انجبازا يذهب إلى مرقد والده أو والدته لينبشهما أو ليذكرهما يقراءة القرآن وتوزيع المعدقات (اي القرابين طبقا للمعتقد القديم)، وفي ستينيات القرن الماضي كشف عائم الاجتماع المصري الدكتور سيد عويمي في دراسة بديمة له عن استمرار المصريين في ارسال الرسائل إلى الأولياء الممالحين أوقالب المسؤوية، خاصة الأربعة وأعمام السني، وضريحه في مصر مشهور، ومما يلفت نظري به القبية التي يعلوها قارب، القارب نراه أيضا ضوق قبية خاشاء القبية التي يعلوها قارب، القارب نراه أيضا ضوق قبية خاشاء المهرسة برقوق بصحراء الماليك.

لماذا القارب تحديدًا في أعلى نقطة من الثبية. عند الدروة؟ القارب بهذا للسور عند المسيور التربية

القارب رمز للعبور عند المصريين القدماء، وموضوعه هنا رمزى أيضنًا، أنه إبحار نحو السيماوات القلا، نحو اللانهاش، نشر الدكتور صيد عويس مجموعة من الرسائل التى يبعث بها المصريون إلى الإمام الشافعى المتوفى منذ ألف ومائتى عام، يشكون فيها أحوالهم، ويطلبون إنصافهم ممن ظلمهم.

#### غاذا الإمام الشاهمي تحديثاك

هذا نتوقف عند أحد ملامح الدين الشعبي، الذي استمرت هنا نتوقف عند أحد ملامح الدين الشعبي، الذي استمرت هناصر قديمة من خلاله، مثل الوالد والطرق الصوفية، يوجد اعتماد خاصة في الريف بوجود معكمة باملنية، أي أنها لا توجد في العالم المحسوس، إنه الديوان، رئيسته هي السيدة زينب حفيدة التي معمد وشقيقة سيدنا الحسين الذي استشهد من أجل الحق تذكرنا بالمحكمة الأوزيرية عضوا لليسار، أما عضو اليمين فهو شقيقه الحسن، الثلاثة من أل بيت النبي محمد عليه المسلاة شقيقه الحسن، الثلاثة من أل بيت النبي محمد عليه المسلاة الشاهم، وقد عاش وتوفي بعد الأشقاء الثلاثة بحوالي قرنين من الزمان، كان فقيها وعالما، لقبه عند المصريين ، فاضي الشريعة، الخواني قلية البرسل إليه المظالق الشكاوي والدهام البيومية، فكرة الديوان توحد في بالمذخل أو المنطلق الرئيسي لكتاب التجليات الذي ترجم أول الفرنسية.

من الرصور التى أراها على جدران وادى الملوك وتثير عندى لعديد من التأميلات دباء ألم الرسم المعبر عنها، طائر له رأس دمى، إنها إحدى مكونات الوجود الإنساني، يمكن القول إنها توازى مفهومنا للروح الآن، وعقد الوهاة نقول «طلعت روحه» أى طارقت مفهومنا للروح الآن، وعقد الوهاة نقول «طلعت روحه» أى طارقت الروح الجسمد، وهنا لقع التفرقة، خروج الروح جمل المصرى القديم يتصورها على هيئة طائر أما الرأس فأدمية، ترسم غالبًا على هيئة المتورفة من مؤوسطح بيتنا بالقاهرة المتورفة، أذكره في طفولتي جلوسي مع أمي فوق سطح بيتنا بالقاهرة العديمة، كان ذلك بعد وفاة أمها بأسابيح، فجأة صميتت، أشارت إلى عرائمة خضراه اللون، بعد أن طارت واختفت قالت: إنها روح جدتك جاءت لزيارتنا، الفريب أنتي مررت بنفس الحال بعد رحيل أمي فجأة. كنت أقف في الشرفة بضاحية حلوان عندما فوجئت بفراشة غريبة لم أر مثيالاً لها من قبل، استقرت على مقربة مني،

بالقامرة.

من العيارات التي مبازلت أسمعها هي السامية الصبرية
 مسخمطهاء أي الحق بها الأذي. أو «سخمطة» الحق به شرًا، هذا
 اللفظ ينسب إلى «سخمت» زوجة يتاح، أم تفرتوم. إنه ثالوث منف
 القدس، سخمت إلهة من سماتها الفنف وإثارة الزوابع.

من العبارات المتداولة التي اسمعها باستمرار: • هو على راسه ريشة، أقال للإنسان ريشة، أقال للإنسان ريشة، أقال للإنسان الذي يشمر بذاته على نعو ما الريشة هنا تمنى ، بدون أن يدرى الدي يشمر بداته على نعو ما الريشة هنا تمنى ، بدون أن يدرى المتحدث ، الإلهة ماعت، التي كانت تصور على أنها أنثى شابة تجلس وعلى رأسها ريشة، الريشة احد تجلياتها، لذلك كانت توضع أحينانا على رأس حتجور أو إيزيس، ريشة ماعت رمز الصدق، العدالة، الحقيقة، ضياء الشمس، المرفة، ميزان الكون، الضمير، أتوقف أمام الرسوم التي تصور الإلهة ماعت، أحدق في الريشة، استعيد الجملة التي ينطقها المسريون منذ آلاف السنين دلالة على ممنى عميق، أساسي، كان يومًا وتواري غير أنه لم يختف.

و الفين عليها حارس،

من أشهر العبارات التي أسمعها منذ وعيني على الدنيا وحتى الآن. تقال عندما يلحق أذى بالبين، كأن يصبها جرح أو صدمة، أو مرض ما.

يقال أيضًا -13 صابته عين، أو -13 عينه وحشة..

والمقصود هنا الحسد، قبعض الأشغاص لديهم القدرة على الحاق الأذى بالأخر بمجرد النظر، وهذا يقتضى التعوط له إما بالبعد عنه، أو إعداد حجاب بتضمن عملاً سعوباً لإبعاد الميون الشريرة، لايزال الإيمان بقدرة المين على بث طاقة ما موجوداً، ليس فقط على المستوى الشعبى، إنما في الطبقات الوسطى وعند بعض المشقفين أيضاً، هذا موروث مصرى قديم، اشهر عين في بعض المشقفين أيضاً، هذا موروث مصرى قديم، اشهر عين في المعتقد المصرى القديم هي حين حورس الابن ، أوجات» التي تماثلت للشفاء بعد أن أصبيت، أنها رمز التمار النور على الظلمات، ولها للشفاء بعد أن أصبيت، أنها رمز التمار النور على الظلمات، ولها دلات تشعلق بدورة الحياة، ورمزية الإعداد بالنسبة لإجزائها

حدقت إليها طويلاً، ورغم عقالانيتي. وعدم إيماني بالخرافات هانني لزمت مكاني، لم أتحرك حتى اختفائها، ثمة شيء غامض داخلنا يتجاوز أي منطق.

 شمة وجود خفى مواز لوجود المخلوق، إنسان أو حيوان، بمبر المصريون القدماء عن هذه الفكرة بالقرين، ومما أذكره جيداً أن جدتى كانت تسارع إذ أسقط فوق الأرض، تقول: -اسم الله عليك وعلى خيتك . أختك . اللى أحسن منك».

السقوط يمكن أن يؤذي القرين الوجود حيث لا يمكن التميين، ذكر اسم الله هنا يطرد الشياطين الشريرة، كما أنه يوفر نوعًا من الحماية للملغل ولقرينه الذي تصفه الجدة بأنه أحسن لأنه خفى من وجود لا يدرك بالبصر، وما لا يدركه البصر يصبح متناهيا، لا محدود، كل مرئى له مقابل في اللامرشي، انتقل هذا إلى السيحية والإسلام في تصور الملاك الحارس.

 ه في مقبرة رمسيس السادس، أتوقف طويلاً أمام رسم يمثل الخنزير باعتباره حيواناً محرماً، كان المصريون يرون فيه حيواناً يفتقر إلى الطهر، إلى النقاء، لذلك حرموا أكله، انتقل هذا التحريم إلى الديانة اليهودية ثم إلى الدين الإسلامي.

« خلال زيارتى من فقدتهم من أهلى، عند سعين إلى المراقد الأبدية، كنت اشترى الزهور من الباعة الذين يقفون عند مداخل منطقة المدافن، كثيرًا ما تساءلت: متى بدأ المصريون حمل الزهور ليضعوها على مراقد الأحباء الراحلين، إلى أن رأيت أقدم باقة ورد في تاريخ الإنسانية، تلك الموضوعة على مومياء توت عنخ أمون، والتي تم تعنيطها ايضًا، لاتزال مبائلة، يمكن رؤية تضاصيلها، قصيماتها، تحديد أنواعها، ترقد هناك في المتحف المصرى

الثمانية المتكونة منها، إنها رمز التطلع إلى الكون، وتقوم بدور فى الحماية من الأمراض والأذى، وإذا رسمت على جعران التوابيت فإنها لا توفرالحماية فقط، إنما بالرؤية للميت، بالنظر نيابة عنه إلى أعماق الكون.

القمر كان يعتبر عينا لحورس، تلك العين التي اقتلعها ست في ممركته معه، لقد عشر حورس على عينه بعد انتهاء المركة وقام والده أوزير بإعادة تركيبها وإرجاعها إلى مكانها، أول من رأه حورس بعد تركيب عينه والده، أوزير نفسه، للعين في مصر القديمة منزلة مهمة، إنها الحامية من كل أذى، كما أنها القادرة على الحاق الأذى، لذلك أصبحت تميمة جديرة بأن توضع على الحاق الأذى، لذلك أصبحت تميمة جديرة بأن توضع على الكان، وعلى الوقت أيضاً، الشمس نفسها اعتبرت عين رع.

« من العبارات التي سمعتها كثيرًا ولاتزال تتردد «حوطتك من..» أي أحطتك بسياج غير مرئي بمنع عنك الأذي. هكذا كانت تقول جدتی وهی تشیر بیدها حولی، منذ عامین زوت قریتی مسقط رأسي عندما جاءت سيدة مسنة من المائلة جلست في مواجهتي وراحت تدعو لي بالتوفيق. ثم قالت إنها ستحوطني، وبدأت تتلو أدعية بينما تتحرك يدها حولي بشكل دائري. إحاطة المخلوق بسياج غير مرئى بالكلمات والأدعية لحمايته انشغال قديم الحماية من الأخطار، من الأمراض، من اللصوص، من الماجـآث. أشكال الحماية كثيرة، بدءًا من رسم الشمس المجتعة على آيوات المعابد، والمحاط قرصها أيضًا بالكوبرا من الناجيثين للحماية أيضًا، وحتى الإله أنوبيس الذي يقف على شكل حيوان أسود يجمع مأبين صفات الذئب والكلب عند أبواب المقابر ليحمى مومياء المشوفي وحباجياته البلازمية له في الحبيناة الأخبروبية. إذا لم يوضع تُعشَالُه بِمِكِنَ رَسِمِيهِ، إنَّهُ مُوجِبُودَ فِي جِنمِيعِ مَشَائِرٍ وَأَدِي الْمُلُوكَ والملكات والفنائين والعمال بدير المدينة، الخرطوش نفسته الذي يحيط باسم الملك والشابه هو رمـز لحـمـاية الاسم. تحـويطـة لمُع الأذي عنه، الخرطوش إعلان أيضًا عن نسبة الشيء إلى صاحبه، علامة على الثملك، وقد انتقل هذا إلى العمارة المصرية في العصر

المملوكي، مبرة أخبري أذكير الدائرة والأسبيلة والمنشأت المناصة، والقصور والبيبوت، الدائرة استمها «رنك» وتحمل اسم منشيء المصارة ولقبه وعبارة يتخذها شعارًا، كأنه يقال مشلا: «الملك الأشرف عز نصره»، إنها استمرارية الخرطوش القديم بشكل مفاير وصولاً إلى ما تعرفه في حياتما الحاضرة بختم النسر، أي الختم الرسمي للدولة المصرية والذي يعتبر وضعه على أي ورقبة تخص الماملات أو أي وثيقة بمثابة الاعتماد النهائي،

«الماء» أصل الحياة، له المكانة الأسمى في مصر القديمة، لذلك العجر مرز التعلهر في الطقوس الدينية، في كل معبد بحيرة مقدسة شمكس على صفحتها صورة النجوم والشهب المارقة في اللياتي التي تقون صافية معظم السنة، انتقل تقديس الماء إلى المسيحية في طقس التمهد، والوضوء في الإسلام، الذي يعني التملير قبل إقامة المصلاة والمثول بين بدي الخالق، على كل الجدران المرسومة في عصبر القديهة لايد أن ترى الماء في أشكال مختلفة، بدءًا من أمواجه التي أمسيحت أحد حروف الكتابة الدالة عليه، وحتى النهر الذي يمتد في ساعات الليل، أو في حقول بارو، وصورة الإله حابي الذي جمع بين الذكر والأنثى في جميده، يرسم أسفل الجدران في المهاد، هكذا في معبد سيني الأول بأبيدوس، أنه السطر الأول في المجدار، في الوجود، النهر الذي نشأت على ضفتيه الحياة، وفي القرآن الكريم نقراً وجعلنا من الماء كل شيء حي».

أعود إلى مقبرة سيتى الأول, إننى اعتبرها خزانة الرموز الباقية التي انتقلت إلى الأديان الشلاش، أتوقف داشًا عند المدخل، إن في دخولي أو في خروجي، أتأمل الرسم البارز للتحمياح إلى يسار لدخولي أو أم أحد أشرس الحيوانات التي كانت تصل عبر النهر، اتخذ رمزا للمقاطعة السادسة عشرة في مصر القديمة، ورمزا للبناعة أسرحية ألسامية البناعة في رحلة الشمس الليلية، وفي المالم الآخر، يقف النمساح «سوبك» إلى جدار الميزان متأهبًا لالتهام قلب من ثقلت موازينه من كشرة ذنوبه، ولن يكمل الرحلة إلى البراءة، لم تمد التماسيح تصل مع النهر إلى مصر بعد بناء سد اسوان الأول،

# هزه.. دندرة.. الرهبة، والأنبهار..

ينتمى معبد دائرة الى صرحالة كبالت الحضارة المصروة التي مشدت الاكتبر من أريضة الأف عام مكتوبة ومدونة وتحتضر، يعد الضربات التي تعرضت نها البلاد الضربات التي تعرضت نها البلاد الضربات المسام اختاتون بصورته المكتوبة والدسيسة والسد العالى، وفي القاهرة القديمة لاتزال ذاكرتي تحتفظ بابواب بيوت بنيت في القرن المشرين، يوضع عند اعلاها تمساح صفير محتط، غير أن ذلك اختف الآن

التمساح في البداية، التمساح عند مدخل بيت، إذن المقصود اعتباره تميمة للحماية من افكار وأضرار غير مرثية.

غير أن ما يؤثر في تلك الحروف الهيروغليفية والمناظر التر لاتزال في دور التكوين، لاتزال ناقصية، اراها في مقبرتي سيتر وحورمعب، بيدو أن كلا منهما توفي قبل إتمام منزله الأبدى لذلك ظلت بدون اكتمال، الناقص يثير الخيال اكثر من الكامل، تمثال رأس الملكة نفرتيتي في المتحف الممدري غير المكتمل يمنعني مر المائي والأحاسيس اكثر مها أراء في تمثالها المكتمل العروض في متحف برلين، لكن أمضيت الوقت أمام الخطوط السوداء التي تحدد الشكل والخطوط الحصراء التي تصمم، تتخيل الفنان الذي خط باللون الأسود، ومعلمه الذي صمم بالأحمر، آكاد استرجع لحظة الفعل في عدم الاكتمال الذي آراء أمامي.

العلامة التي أثارت عندى رهية غامضة وراحة وقرينتي من التواصل مع أولئك الذين تنفسوا هنا قبلي بآلاف السنين، فتلك التي رأيتها في نهاية مقبرة الملك حور معجب على عمق يتجاوز التي رأيتها في نهاية مقبرة الملك حور معجب على عمق يتجاوز المائة وخمسين منراً تحت الأرض، في غرفة الدفن علامتان، الأولى تحدد الجنوب النشرق، والشانية الشمال الفريي، في الرقعة الأخيرة، النهائية يجب أن يظل على علاقة بمسارات، باتجاهات الفلك، بالكون، فليس وجوده الحي أو الأبدى إلا جزءًا من تلك الخطرة الذي الإسلامية ولعل هذا المني يكمن في تلك النظرة التي لا الحركة الإلاقية ولعل هذا المني يكمن في تلك النظرة التي نبيدها إلا في التماثيل المصرية والرسوم، أعنى نظرة المينين التي لانزال تحيرني حتى الأن، بقدر ما تبحث عندى من سكينة وصفاء، بشدر ما تفلقني بحثنا عن محناها، لأتوقف عند تلك النظرة في بشمار ما تفلقني بحثنا عن محناها، لأتوقف عند تلك النظرة في اعرفهم وعشت عمرى أسعى بينهم خاصة عند مواقيت الخلوة بالنفس.

----

المصرية، الهمل من إدارة الآثار المصرية رغم روعته وضرادته، إلى هرجة أن آروقته وسراديبه تمشش هيها أصراب هائلة من الوطاويط لا هجتاج تطفيشها إلا بعض كميات من الشيح، تحرق في الكان، هذا المبد أصبح محورا وهدفا الشروعات المافظة الفذ عادل لبيب الذي تولى فنا أشد محافظات مصر إهمالا وبؤسا واكثرها ثراء ثقافيا منذ شهور معدودات فاحدث فيها ما يشبه المجزة الإدارية والحضارية، بأداء نزيه، رضيع الوعى بمضمون الوطن وتاريخه وقهمه رموزه وتراثه،

لقدوميل الى زمننا ثلاثة معابد كاملة تقريبا، لم يلحقها دمار (أوزير)، وكان يعد اقدس الأماكن في مصر القديمة، ويقع في العرابة (أوزير)، وكان يعد اقدس الأماكن في مصر القديمة، ويقع في العرابة للدفونة بمركز البلينا، محافظة سوهاج، الثاني هو معبد دندرة للدفونة بمركز البلينا، محافظة سوهاج، الثاني هو معبد دندرة المحصر الذي بدأ فيه أضمحال الحضارة المسرية، واعتلى عرشها حكام أجاني عنها، ورثة الغازي الإجنبي المقدوني، الاسكندر الأكبر، الغزاة المقدونيين، وبالتالي تمصروا، فارتدوا لباس حكامها، واتخذوا رموزهم، وإنحنوا أمام الديانة للصرية المربقة، من هنا جاء معبد منيد الهماكي والذي شيد فوق أطلال معبد قديم بناه الملك خوفو مشيد الهرم الأكبر، جاء مصريا نماما في تكوينه ومعماره وتقوشه، وقبل فك رموز اللغة المصرية القديمة، لم يكن ممكنا تعييزه عن معبد أبيدوس، أو الأقصر، أو الكرنك، تماما مثل معبد أدفو الذي بناه البطالة إيضا، وخصص لعبادة حوس.

معيد من الزمن المتيق. مازال قائما في ابهدوس، تحتفظ جدرانه بألوان رسوماته التي تعد دروة الفن المسرى، وكانها رسمت بالأمس. ومعيدان من الحقية البطلمية التي بدأ فيها غروب الحضارة القديمة وتولى حكمها أجانب غزاة، الأول في دندرة وقرينه في أدفو، وإلى دندرة مضيت، وافتربت منه مشها على قدمى لتحدوني تلك الهزة التي توانيني كلما تأهيت لدخوله.

أتمنى أن يستمر الضراغ المحيط بمعبد دندرة، وألا تقترب منه

منا يشينزه وصنول الانسنان الى معبند دندرة، أينا كنانت جنسيته أو عقيدته، مازالت الممارة الفخمة. المبرة عن رؤية إنسانية صادقة ومرحلة تاريخية ذات خصوصية قادرة على إثارة مشاعر شتى، تتمور حول هنين الشمورين، هذا ما نطالعه في كتابات الرحالة والمؤرخين والفتانين النين وصفوا لحظات وصولهم إلى البواية الخارجية للمعبد. وهذا ما يحدث لن في كل مرة أزور فيها تلك المنظومة العمارية، كلما شرعت طلبت أنني لن أفاجأ ولن ألقى ما يثير عندى الجديد، لكنني أهاجاً بالتأثير القوى الذي يشملني، منذ سلوكي الطريق المؤدي إليه من ناحية النهر، حيث أشجار النخيل الكثيفة التي تمنح الصعيد خصوصية فريدة. والأعداد القليلة من شجيرات الدوم المنبقية والتي نقل عاما بمد عام، حتى ظهور الكتلة الممارية الهائلة للمعبد، والتي يزيد حضورها قوة ذلك الفراغ المحيط بها، والذي أتمنى أن يظل. فلا تزحف عليه المِبائي الخرسانية، ولا تقوم هنا أو هناك " فيلل لأحد المستولين، أو لصناحب نفوذ كما يحدث الآن في البر الغربي للأقصر الذي يشهد تحولا بطيئا بنذر بكارثة تقافية وجمالية، اذ بدأت تظهير مبان خرسانية فبيعة. تشق بحدة المشهد الجليل ثلبر الغربي والذي ظل لمثاث السنين ثابتا، موحيا، حيث أشجار النخيل والجميز والسنط. تشكل غبابة من الخضيرة، تلى النهير مبياشرة ويعلوها الجبل الذي ترقد تحته كنوز مصر القديمة، وهذا موضوع أعود اليه مرات، وما يثير الأمل في الحضاظ على الاطار الطبيعي الرائع الذي يحيط بمعبد دندرة، ان هذا المبد الذي لا وجود له على خريطة السياحة القطبي، جهة الشمال،

مدخل معيد دندرة بواجه نجم الشعرى اليمائية كما يمرف عند الرسائية كما يمرف عند الرسب، وسوتيس كما يمرف عند اليونان، منذ ازمنة سحيقة لاحظ المسريون ارتباط ظهور هذا النجم بفيضان النيل، ولذلك كانت المنشات الكبيري والصفري ايضا تحاول ايجاد علاقة بالاجرام السماوية، بالكون، بل ان التصميم المماري للمعابد كان يحاكى الكون نضه، والانسان ومراحل عمره،

نقترب من مدخل المبد، مانزال البوابة الشاهقة قائمة، مرتضعة، مهيبة، نفس طراز البوابات المصرية التي كانت تمثل الخطوة الأولى المبور الي داخل المابد، فدخول المبد لم يكن يتم بعشوائية، انها كان مدارج ومراحل وله طقوس، معيد البيدوس كان لدخوله ضرورة الاستناع عن أكل الشوم كدة ثلاثة أيام، أو أي اطعمة أخرى تسبب لف الذي عادة.

تُعُبِر البوابة الشاهقة الى حيث الساحة التى كانت مخصصة للأفراد الماديين. الى اليمين منها بيت الولادة، وهنا ننتقل من الفراغ اللاسحدود حول المسيد كله. إلى النطاق الداخلي، نبدا مسراحل الدخول، وأولها عبور هذا الفراغ المؤطر بين السور والبناء الضغم الذي نراء في مجمله، ولا يفصح عن نفسه إلا درجة فدرجة.

اجتاز الباب الشاهق المصرى الصميم، عليه الشمس المجتمة، دائما الواجهة المهيئة الشاهقة عند المداخل المؤدية. إنها تفصل بين عالمين، العالم الخارجي الذي تدور فيه الحياة اليومية، وادخل المعبد حيث تتدرج الروح في الصمود، لكن قبيل أن نلج المالم الداخلي للمعبد، ونعاول النفاذ الى اسراره ورموزه، لنتوقف عند تاريخه، مستمدين تفاصيله من كتاب جميل، مركز، للدكتور عبدالحليم نور الدين عنوانه ممواقع ومتاحف الاثار المصرية،

يقول العالم الكبير إن دندرة تقع على الضفة الغربية شمال قنا بغمسة كيلو مشرات، عرفات في النصوص المصرية باسم «تانترت» أي «الآلهة» إشارة الى ربة الجمال والخمس والحب «حتصور» والتي أمسيحت في اليونائية «تنيترس» وفي العربية دندرة، كانت عاصمة الأقليم السادس من أقاليم مصدر العليا، ورد اسمها في الاساطير المبانى، ذلك أن الفضاء يبرز جلال المبد وضخامته وهيبته، وتلك مشكلة عانت منها الآثار المصرية النادرة، الفريدة وأولها الأهرام، حتى الخمسينات كان ممكنا رؤيتها من ميدان الجيزة، كان شارع حتى الخمس ممتناً، على جانبيه المزارع الخضراء ولم يكن في الملريق كله إلا قصر بناء المهندس العماري عثمان محرم على الطراز الفرعوني لكن هذا البناء كان فاتحة خطأ جسيم أنتهي الى الوضع الذي نواه لكن هذا البناء كان فاتحة خطأ جسيم أنتهي الى الوضع الذي نواه لكن هذا البناء كان الشائهة الزاحضة من الجنوب على جانبي فيصل أو تلك المبانى الشائهة الزاحضة من الجنوب على جانبي المبسر الممتد حتى طريق مصر اسكندرية، أدى ذلك الى حصار الهرم، بعيث أن الأنسان الآن يكون على بعد نصف كيلو متر فقط ولا

الأمر نقسه بالنسبة لسجد السلطان حسن، من يرى توحات الرحالة اننين رمصوه حثى القبرن التناسع عشبر منوف يذهل لضغامته وهيبته، نتيجة للفراغ الذي كان محيطا به، ولكن عندما قررت خوشيار هائم بناء مسجدها المروف الآن بمسجد الرفاعي، وعندما قرر الهندس ان يعتبر السلطان حسن موضع التحدي بحيث تجئ عمارة المسجد المقابل في مثل ضخامته اثر ذلك على المسجد وشخصيته إلى حد ما. مازالت المعابد المصرية الثلاثة التي وصلتنا سليمة قائمة وسط فراغ يحفظ هيبتها. اعنى معابد ابيدوس ودندرة وأدفو. لذلك أتمنى من محافظ فنا النشط عادل لبيب الذي يضع نصب عينيه معبد دندرة كمحور ومرتكز للحركة السياحية في فتا ان يكفل الظروف التي تؤدي الى الحيضافك على هذا الفيراغ. سيواء في عهده، أو في الأزمنة المقبلة. من بميد، عند الاقتراب من المميد، نوي الحقول الخضراء أمامه، وبالقرب من جانبيه، أشجار النخيل التي تُمنح الطبيعة في المبعيد خصوصيتها، خلف المعبد تمتد الصحراء، وعلى مسافة بعيدة تلوح منشآت شركة بدأت تستصلح الأرض، ويبدو بناء من الأسمنت.

لم يكن اختيار مواضع المنشآت الدينية الصحمة يتم عبشا، انما كان يتم وفقاً لرؤية تتضمن هلسفة وحكمة وعلماً بالكون وتحرص على إبقاء الصلة به، مدخل الهرم الأكبر يواجه مجموعة اللب

المصرية الموغلة في القدم على اعتبار أنها كانت مصرحا لإحدى المعارك التي دارت بين حورس إله أدهو، زوج حتحور إلهة دندرة، وبين ست إله الشر وقائل اوزير والد حورس، ترجع أصول المعبد الأولى الى الأسرة الرابعة حيث شيد الملك خوفو معبداً في هذا ا عُكانَ جرى ترميمه وأحداث بعض الأضافات فيه في عهد اللك بيبي الأول من الأسرة السادسة. وإلى الجنوب من المعبد عثر على جبانة منقورة في الصبخر بعضها لحكام المقاطعة. استمر الاهتمام بدندرة في الدولة الوسطى، وأزداد في الدولة الحديثة حيث ساهم في مبيافة المبد كل من تحتمس الثالث وتحتمس الرابع ورمسيس الثاني ورمسيس الثالث. أما المعبد الحالي فيرجع إلى المصرين اليوناني والروماني، بدءا من عهد بطليموس التاسع (سوثير الثاني) الذي حكم في عام ١٦٦ ميلادية، وانتهى في عهد الامبراطور الروماني تراجان في عام ١٧ ام. تضم المنطقة الى جانب المبد الرئيسي السور، ومعبد الولادة الالهية الذي بدأ بتشييده في عهد اللك نخت نبف الأول من الاسرة ٢٠ ومميد الولادة الثاني الذي شبيد في عهد اغسطس، ومنشأة تحولت الى كتيسة ومصحة للاستشفاء. ثم هناك مميد الالهة ايزيس والبحيرة المقدسة ومقياس النيل، ويعتبر معبد دندرة آية في العمارة، مثالا فريدا في الفنون وكتابا شاملا للفكر الديني الصبري في هذه الفترة، إضافة الى أنه من أحسن التعابد المصرية حفظاء تحوي جدران المبد الخارجية والداخلية مثات المناظر والنصوص الهامة التي تلقى الضوء على المتقدات الدينية، وما يتميز به العبد كمنشأة كثير وكذلك بالنسبة للمناظر والنصوص الهامة التي تلقى الضوء على المُعتقدات الدينية. وسوف اكتفى بالأشارة الى التيجان الحتجورية الرائمة ومناظر الابراج السماوية التي نزين سقوفه وأسطورة اتحاد حتجور مع قرص الشمس ومقصورة الإلهة نوث إلهة السماء التي لم تُمثل في أي اثر بمصر كما مثلث في هذا المبد، والقبو (الممرات المنقورة تحت مستوى أرضية المبد) الذي كان مخصصنا لحفظ أدوات الطقوس الخاصة بالالهة حتجور، ثم الدرج المؤدى الى سطح المعبد والذي يشيع الرهبة في نفوس المماعدين. وعلى سطح المعيد نري مقصورة اتحاد حتجور بالشمس، والزودياك اول رسم لابراج

السماء في تاريخ الانسانية، ويستقر الآن في متحف اللوفر، ويتميز المبد ايضا بأن أحد جدرائه الخارجية بتضمن منظرا فريدا في مصر كلها ذلك الذي يمثل اللكة كليوباترا السابعة وابنها فيصرون.

هُكُذاً رأى الدكتور عبدالحليم نور الدين معبد دندرة، وهذا ما كلت استميده في ذهني قبل زيارتي تلك التي تعد الرابعة من مرات ترددي على دندرة.

سياحة الخارجية لمبد دندرة تطول وقفتي، هكذا كلما جنت في الساحة الخارجية لمبد دندرة تطول وقفتي، هكذا كلما جنت تحيطها المقبيعة في المواجهة، تحيطها المقبيعة شديدة الخصوصية للصميد، التخيل، الأشجار الخيطة الفاصل بين الخيطة الفاصل بين الراحة والصححراء، بين الخيطة والموت. هنا الزراعة والصححراء، بين الخيطة والموت. هنا للزراعة والموت التفاهل يمكن رؤية تلك الشائية في الطبيعة المصرية التي كانت اساحا لتأمل للصرى القديم في الحقائق الأزلية، هنا يمكن للانسان أن يقف، قدم في الأرض المزرعة المجدراء المجدية.

تظلّ الأحجار والنقوش صامئة، حتى اذا ألم الانسان بظروف بنائها أو رسمها وموقعها من التاريخ والزمن هإن النبض يسرى بنائها أو رسمها وموقعها من التاريخ والزمن هإن النبض يسرى بنائها أو رسمها وموقعها من التاريخ والزمن هإن النبض يسرى والصمت يتبعدد، ينقمى معهد دندرة الى مرحلة كانت الحضارة للصرية التسريات التي تعرضت لها البلاد للرحيا، كانت تنوى وتحتضر، بعد الضريات التي تعرضت لها البلاد شرخ عميق في بنية الحضارة والوية المصرية للكون وهذا حديث شرخ عميق في بنية الحضارة والوية المصرية للكون وهذا حديث يطول لنا عودة الهيه، بعد هذه الثورة بدأ الانتخدار ومدى الضعف وتحرات أقوام وشعوب صغيرة من الجنوب والغرب والشرق، وأخيرا جاء النبازي المحتل الاستخدار المشدوني، الذي أسس دولة البطالمة، أنهم خضعوا لمضمون مصر الروحي ولنظامها الاجتماعي، فأرثدي في مديوة المهارية ولينافقوه المضمون عصر الياخذ منهم الشرعية التي تمكنه في مديوة المراعية التي تمكنه من مديرة التي تمكنه المرحكة والإعلام الباخذ منهم الشرعية التي تمكنه من حكم مصر، يؤسس بالتالي حكم البطالمة الاجنبي.

وقعت الفجيوة. وأتسع الشيرخ في البنيسة المادية والروحيسة

### الأغق المبين

وو تماما كما اكتشفوا الأسسمة والكتابة، الأستميا التي يتم بين الم يستسيق المنظاهم المنظام ال

والسياسية، الآلف السنين لم يمتل عرش مصر إلا فرعون مصري، سليل عرش حورس ابن اوزير القدس، ولكن البطالة ورثة الاسكندر لم يكونوا مصريين، انما تمصروا، وعندما قبلتهم مصر كانت تكتب بلك أول السطور في وثيقة استسلام الحضارة المتيقة وبدء تبددها. بلك أول السطور في وثيقة استسلام الحضارة المتيقة وبدء تبددها. حبشي، وأخر اصعله ليب، صحيح أن المسمون الروحي لمصر كان من القوة والممق يحيث فرض نفسه على هؤلاء الأغراب، وقبل اكتشاف اسرار اللفة المصرية القديمة، لم يكن مكما لأي انسان أن يعتبر اسرار اللفة المصرية القديمة، لم يكن مكما لأي انسان أن يعتبر اسمورا خالصا بكل رموزه، ونقوشه، وأسلوب معيد مندرة إلا معبدا مصريا خالصا بكل رموزه، ونقوشه، وأسلوب بنائه، ولكن بعد فك الطلاسم والرموز، تم تحديد الفثرة التاريخية التي المبدهذا المكرس للالهة حتحور، ربة الحب والحيال، زوجة حورس الذي كرس له معيد ادفو في نفس الحقية الطلعة.

نحن اذن ازاء بناء تم تشييده في مرحلة دفيقة لها خصوصيتها. مرحلة الاقتراب من النهاية، فقد خضعت مصبر وقبات حكامها الاجانب القادمين من الشاطئ الاخر للبحر، خضعت مرعمة، متهكة. ولذلك يعتبر هذا المبد بمثابة انتفاضة روح تميل الى غروب.

يقول شامبليون في مذكراته خلال رحلته الى مصر. أن نقوش دندرة تبدو ركيكة، وهذا صحيح أذا قارنا بينها وبين نقوش المايد الآخرى التي شيدت ومصر في ذروة عافيتها واستقبالها، مثل ابيدوس، والدير البحري، لكن بنظرة فاحصة، مدفقة. سنجد أن الفنانين الذين كانوا ينقشون جدران المبيد، سبواء من الخارج أو الداخل، أو في الأقبية المتندة تحت البناء، كانوا يستتفرون كا مقومات وتقاليد الفن المسرى الذي كان فرينا للمبادة وتعبيرا روحيا عن عقيدة مستقرة لالاف السنين، بدأت تتزعزع ركائزها، لذلك يبدو عن عقيدة مستقرة الأسامية محاولة نبيلة، لترسيخ هذه الحضارة ورموزها في مواجهة الحكام الأجاني، خلفاء الاسكدر الذازي، حتى لو ارتدوا رموز الضراعنة، وشيدوا المايد لرموز العقيدة المسرية القديمة. تشهدها، وماذا بعد؟ وإلى أين؟ إنه الأفق اللبين،

هذا الأفق القصبي، المرثى، الدانى، هو ما حاول الفنان المسرى القديم أن يشير إليه، أن يبلغه بإبداء المحاولة وليس بالمحاولة ذاتها، فهو بدرك أن التعديد صعب، بل، مستحيل، لكن الجهد الإنسانى في أقصى حالات نبله لا يعرف الهاس أو الكل، يستمر في المحاولة بقصد عبور المستبحل، فإن ثم يقدر بالقبل، استطاع بالإبداع، يتحميل فنه الرسائل، لتنقل من جيل إلى جيل، ومن وقت إلى وقت، ومن حد إلى حد، في أتجاه الأفق المبين، من هنا مصدر هذه النظرة الهادئة. النورانية الإشماع، التي نطالعها في التماثيل المصرية القديمة. سواء من الدولة القديمة، أو الوسطى، وحتى الحديثة، إنه الرضا، إنه اليقين بالطي، ومعاولة إنسانية مبكرة، رائة م الوجود الإنساني، والإشارة إلى هنا، إلى حيث كنا بالضمل، وإلى حيث كنا بالشمل، وإلى حيث تا بلغ حيث ذا المنس، والرسانية مبكرة، المنس، وإلى حيث تا بلغ حيث تا المنبر،

تمامًا كما اكتشفوا الأسماء والكتابة، اكتشفوا الفن، أنه بديل العدم، إنه محتوى الخلاصة، سواء مظاهر الحياة اليومية أو الجوهر، من هنا كان المفهوم الخاص للفن في الحضارة المصرية المقديمة، الفن حياة، فللصري القديم عندما ينحت حجرًا سواء كان من الديوريت أو الجرائيت أو الحجر العادي، إنما كان يحاول إيجاد البنيل للحياة، وإذ يرسم شخصًا أو حيوانًا هوق جدار ببت أو مميد، فينا الرسم له نفس قوة الوجود الفعلي، ويتجاوزه إلى تلك الأزمنة التي ن يبلغها الوجود الأصلي، من هنا كان الاعتشفاد أن محبو التي ني يبدئهما تغيير المقيدة، بعد دخول المسيحية إلى مصر، المثالق المؤمنون الجدد إلى المايد لتشويه الوجود الرسومة، وفقا الميون المحبود المرسومة، وفقا الميون المحادة لتراث الأجداد الأعداد وعقائدهم، لكنها كانت تمير عن نضيها بمنظور الأجداد النصيه، فمحو الصورة يعنى القضاء على في الظاهر مضادة لتراث الأجداد وعقائدهم، لكنها كانت تمير عن نضيها بمنظور الأجداد النصيه، فمحو الصورة يعنى القضاء على

الكاتب المصرى، الجالس، سواه في المتحف المصرى، أو اللوفر، أو اللوفر، أو بوسطن، لكم أه مفت النظر إلى نظرة العينين لعلى أدرك تلك الرسالة الخفية البادية والمستمصية أيضا على الحس. لكم حيرتني تلك السكينة، وهذا الصمفاء المدهش، المهدهد للنفس، إذ أقف أمام أي ثمثال مصرى قديم، تلك النظرة إلى بعيد، إلى نقطة ورائي، تتجاوز الحضور المادي للتحت ولي.

الأفق المبين، إنه تلك الجهة التى لا يمكن تحديدها، مع انها جلية، واضحة طلنتطلع إلى الأفق حيث حد النقاء السماء بالأرض. ضوهم إدراكه وهو مستحيل، عصبي، ذلك أننا إذ بلغناء فسوف نضارقه ويفارقنا، وهذا منا ينطبق أيضًنا على الزمن، ثلك الشوة الفامضة التى نمرف أعراضها ولا ندرك كلهها، من أين وإلى أين؟ وعند أي حسد نوجمه نحن، وأي مسرحلة ثلك التي قسدر لنا أن

الأصل.

الفن إذن مواز للحياة. محاولة لإدراك ما يصعب تحصيله منها. ومن هنا كانت هذه النظرة التي أحاول أن أفهمها. أن استوعيها.

ألمح هي بعض التماثيل أو الجدران تشوهات، بعضها بفعل الزمن ومعظمها مقصود، غير أن ما أراء من تدمير على الجدران أو على أي تمثال لا ينقص منه. تقد صبار مع الزمن جزءًا منه ودلالة، لا يوجد أي نشاز من وجود هذا التشويه، لأنه ينضمن أيضًا جزءًا من التأريخ الطويل، تذكرنا الكسور ومحاولات المحو بوطاة الأحداث، وقسوتها، إنها رؤية لا تقتصر فقط على الشمثال، لكن لنضمها في الاعتبار عند زيارة أي أثر، أو رؤية جدارية مصرية قديمة ثم معوج جزء منها أو سرفة أي جزء آخر.

بانتظام أمضى إلى معبد ابيدوس في سوهاج، لأتأمل اللوحات الجدارية لإيزيس وأوزيريس التي أبدعها الفنان المصوى في عصر سيتي الأول، ذروة الفن المصرى كله، بل لا آبالغ إذا قلت الإنساني، ولي فيها شرح يعلول أمره، وهيام، ولجت أقدس أماكن مصر القديمة، كان بعض الزوار المصريين يتطلعون بالأمبالاة، ويلمس بعضهم الألوان الرائعة التي أعد وصولها بهذه الحالة إلى عمدينا معجزة، وحسن حظ، لكن.، إلى متى ستيقى هكذا؟ كنت أفكر في معرفة المنارة بنا الأربحة أما المنارة الأربحة أما طقوس الدخول في المصر القديم وما أل إليه الكان الأربحة أما أشد الفارق، إنه التبدل والتغير الذي يطال ما ببدو ثابتًا، راسحًا، مستعصيا على التبديل، حقا .. إنه كل يوم هو في شأن، وبعد ذهاب مستعصيا على التبديل، حقا .. إنه كل يوم هو في شأن، وبعد ذهاب

تصف الباحثة فاطمة مدكور حضور التمثال، أنه حركة في الثبات، ستحدث فينا حركة ديناميكية، إذن فالتمثال غير متجمد بذلك الثبات، تنبثق حركته الداخلية مباشرة إلى داخلنا.

قسماته وتضاريسه ناجعة من نظرة فنية خاضعة لقوانين ناضعة مدعمة بقوانين روحية عميقة رزينة، بجلسة رياضية موظفة لشكل معدد، بها إيعاء إلى الجدية الشديدة في احترام ووقار شبيهة بطقوس اليوجا حيث تكون أجهزة الجسم في اتزان

بحضور قوى وتعمل بأعلى قدرة صبحية ونفسية لها، ولأنها جلسة رياضية تستمر لزمن طويل جدًا، يصل الإنسان من خلالها إلى مشاعر روحية لا نهائية الحدود في اللاشعور والوعى تشبه العبادة، وقد تجسم ذلك الثبات الطويل بالمضامين الشكاية والروحية لفن طقوس اليوجا في كل التماثيل المصرية.

وَهُنَا أَنذُكُر تَلْكَ الْجِدَارِيَاتَ اللهُشَّةَ فَي مَقَايِر بِنِي حَسَنَ بِالنَهَا، حَبِثُ مَنْاطُر الحَيَاةَ الْيُومِيةَ وَالرَيَاضَيَةَ، وَتَحَتَوَى عَلَى مَعَظُم أَوضَاعِ اليوجا التي نمرفها، هذا الوضع المبر عن الثبات في حركة وحركة في الثيات، عبر من خلاله عن بهاء الروح، وتفلقل عميق في أغوار الحضور الإنساني، وعلاقته بالنظرة الكونية اللانهائية، ومن المنيين المتطلقتين إلى ما أطلقت عليه «الأفق المبين» ينبحث الشّماع ثابت المصدر، ومتدفق في السريان، وتلك عبقرية الفنان المصرى القديم الذي لم يذكر اسمه، والذي حاول إدراك الأبدية بالحجر.

إنّها رسالة خَصْية تصلناً عبر النظرة التي تفيض بالحيوية، تصاحبها ظلال ابتصامة خافتة فيمبر الوجه عن راحة أبدية، عن سعادة موجودة تنظر من ببعثها، نظرة تتجاوز الواقع المحدد إلى الواقع الذي لا يمكن إدراكه بالحواس، لذلك تبدو مسافرة أبدًا، والسافر يثير الشجن، إذ أنه راحل، والرحيل جالب للحنين دائمًا، ضما البال إذا كان الرحيل لنظرة تحاول عبور غيلالات لا ترى ومجالات لا بمكن الوصول إليها في الكون المنظرة والخفي.

تُستدرجناً النَّطَّرة إلى محاولة للرحيل معها أيضنًا، المراد الدخول إلى منتهاها، عبرها نفقد الإحساس بواقعنا، وننتمى إلى واقع مغاير، تبعث فينا الإحساس بالسلام والتآهب للإقلاع وللتحرى عما لا نعرفه.

نظرة سيالة، تختصر، تخترل ملايين الفطرات التي تطلعت إليها، كلها متجهة إلى الأفق المبين الذي لا يمكن تحديده، النظرة نتيجة تأملات طويلة وإممان بالفكر والحس، بالبصر والبصيرة ممارسة الكهنة القدامي الذين كانوا يحلقون شعور رءوسهم تمامًا كرموز للتطهر، ولا يأكلون البصل أو السمك قبل دخول المهيد،

#### **خارونهم. نفرناری**

💣 في التريف المسري اسم شبانح كالإناث حجيد الات ولا أدرى ماذا ليغينطنني لشين الراهذا هو البعلق الحسرفين لأسه بضوناري ، حسالات لا يعني حيالا واحدا عل كل الوا والحنسال خلاوتهم المحاضعين شادوالأن مينل حبيدالانداركالأهما السللة سكن ممعن 66 السادم 66 ويرتدون الملابس البيضاء غير المخيطة، ثمامًا كملابس الإحرام اتتى يرتديها السلمون المتجهون للحج إلى مكة. إنه التطهر المستمر الذي يرتقي بالإنسان، الذي يعبر به الحدود المادية لوجوده المؤقت إلى المنى الكامن المستمر حتى بعد فنائه، إنها النظرة الصباحية لتعرر الروح، لتساميها إلى الشمولية إلى الرحاب الكونية.

يخيل إلينا أن الثمثال صامت، ساكن لكِنه بتدرج معنا ونتدرج به إلى ارتقاء مستمر كما أنه بتضمن تساؤلا غامضاً واستمرارية هي التطلع الصبور، والموشك على القومة. كأنه يتعجل اللحظة الأبدية. تلك التي تلوح فيها الروح ويقع الاتحاد فيكتمل الوجود، من جديد، من هنا يجيء هذا الشعور بوجود ما يبدو أنه متناقض، تلك الطاعة وهذا الرجاء المكتوم الحاض على القيام.

إنها الطاعة الأتم لن يدرك حتمية الفناء، ويتضمن أيضًا الرغية في البقاء، في الوصول إلى لحظة يستعيد وجوده فيها مرة أخرى، إنه همس الحجر المنحوث يحاول أن يقضى إلينا بذلك الضمون الروحي الذي أودعه النحات للحجر

في تلك النظرة تستغرقني محاولة تلممنها، إدراك الأنفاس المودعية فيهما، أصداء الحياة التي كانت لأصل التمشال أو لذلك الفنان الذي صباع هذا التشكيل المتضمن للمعنى الستعصبي، أورثه الفكر والرؤى وحاول من خلاله تجسيد مالا يمكن إدراكه. إنه «الأفق المبين».

هل كان الملك خوفو داعيا لذلك عندما أطلق على الهرم الأكبر ٠ أهق،؟

هل كان الملك رمسيس الثاني منتبهًا إلى المعنى الذي طلب من الفنائين تجسيده في أجمل نصب للحب وصلنا من المالم القديم. مَسْرَلُ أَبِدِيةَ نَصْرِتَارِي الذِي احْسَنَم بِهِ إِنْسَامِسْي فِي البِسِرِ الغَسْرِيِي للأقسن

إنها أجمل رسالة عشق إلى الأبدية، صناغها زوج محب. ولهان، من الحجر والألوان ليخلد بها من كانت موضعًا لسره ونجواه، أيضًا لكينونته المادية، بدونها كان يتم نقصانه، وبهذا كانت تكتمل.

من أشهر الأمثلة التي عبر بها الرجل عن حيه بالحجر ضريع تاج محل بالهند، لكن هذا المأوى الأبدى الذي أتوقف أمامه اليوم يسبق تاج محل باكثر من ثلاثين قرنا، أكثر من ثلاثة آلاف عام، إنها مقبرة «الجميلة قد اتت» وتلك هي الترجمة الحرقية بالعربية للاسم المصري القديم «نفرتاري» زوجة أشهر ملوك مصر القديمة وأطونهم حكماً واكثرهم شفلاً للناس حتى الآن، من نعرفه باسم رمسيس الثاني والذي ترقد مومياته في جناح متواضع بالمتحف المصري، معروضة لمن يدفع قروشاً معدودات. هذه للما المصياء التي شفلت العالم منذ سنوات عندما ساقرت إلى نونسا لملاجها من الفطريات، وتم استقبالها بنفس المراسم التي يقابل بها الملوك والرؤساء الذين يجيئون إلى فرنسا في زيارات رسمية، بين الحين والحين أتردد على القسم الخاص بعلوك مصر حارب اعداءه في هادش وبنفس البدين لمن «حالونهم» وعائقها وضعها بهما، هسيحان من له الدوام.

«نفرتارى» يترجم الاسم بممان مختلفة. «المعبوبة التي 3 مثيل لها» أو «جميلة جميلات الدنيا» أو «إنها نشبه النجمة، تلك التي

تظهر عند مطلع عام جديده، لكنني أفضل هذه الترجمة محلاوتهم، والتي أخبرني بها الدكثور عبد المنعم عبدالحليم أستاذ الحضارة المصرية بجامعة الإسكندرية، الاسم مازال في الريف المصري، فيه حركة، حركة قادمة من العدم إلى الحضور الذي يمثل في شخص، إلى المدم الذي سيكون، للاسم عبلاقة بالتخيل، لذلك بجملتي هذا المُعنى أراها فأدمة، مقبلة، إنها الجميلة الآثية أبدًا، والحق أنني لم أعرف جمالاً رائمًا، رقيقًا، مثل ذلك الذي جسده هذا الفنان المسرى الذي ثم يصل إلينا اسمه للأسف، في الريف المسرى اسم شائع للإناث ،جمالات، ولا أدرى لماذا يخاطبني يقين أن هذا هو المعنى الحرفي لاسم «تقرناري»، جمالات لا يعني جمالاً واحدًا، بل كل أنواع الجمال، حلاوتهم اسم شميي، شائع الآن مثل جمالات. وكالأهما أصله ملكي مممن في القادم، من فندق النور، البايت التقليدي الذي اعتدت الإقامة فيه، أبدأ رحلتي إلى أجمل ضريح أقامه عاشق لمحبوبته، أقطع الطريق مشيا، حوالي كيلو متر، في الصيف أبدأ قبل شروق الشمس، بدءًا من الخريف أفضل الرابعة بعد الظهر، أحُشَى ما أحْشَاه أن تَحْتَفَى تلك اللوهات يومًا بتأثير أنضاس المشرددين، هذا منخيف لي تصنوره بعند ترميم القبيرة وافتتاحها ثم تحديد عدد الزائرين بمانة في اليوم حفاظاً على النقوش النادرة من بخيار الماء المتخلف عن الأنفياس، كميا أن ميدة الزيارة لا تزيد على عشر دفائق، لكن قبل أن نلج قصيدة الحب تلك، تنتوقف عند شخصية المحبوبة ذاتها.

أصول - حلاوتهم؛ لاتزال غامضة، لم يحسمها علم الآثار، من والدها؟ من أبن جامت؟ هل تمت إلى الصائلة المالكة؟ يرجع عالم الصريات الفرنسي الأشهر كريستيان ليبلان أن الدم الملكي لم يكن يجرى في عروقها، وبالتالي نتعرف عليها باعتبارها «السيدة الشريفة الأصل إلى حد كبير»، عندما تربع رمسيس الثاني على المرش خلفًا لوالده سيتي، كان له زوجتان، الأولى هي «حالاوتهم» وقد أنجبت له ابنا ذكرًا، هو البكر، أما الزوجة الشافية الأولى، وقد توجبت له ابنا ذكرًا، هو البكر، أما الزوجة الشافية الزولى، وقد

أنجبت ابنة مشهورة عرفت باسم «بنت عثات» كانت «حلاوتهم» لها منصب ديني إلى جانب المنصب الرفيع باعتبارها زوجة الملك، كان لها دور باعتبارها كاهنة كبيرة في معبد أمون، وفي معبد الأقصر توجد توجة تحتفظ حتى يومنا هذا بنمن جميل يدور حولها:

والسيدة الشريفة الأصل، صاحبة الكانة الرفيعة، سيدة الجاذبية الأسرة. الرقيقة حبًا، ملكة الجنوب والشمال، ذات اليدين الطاهرتين عندمنا تحركان الصلصلتين لإسماد والدها أأمون المظيمة حبًّا بالعصابة صباحية الوجه اللطيف، الحسنة المظهر بريشتيها الماليتين. رئيسة متوحدات المحورس، سيدة القصر، تلك التي تفرح وتسعد بما يخرج من فمها، التي تقول كل شيء وفي الحال يفعله المرء من أجلها».

التصائيل والرسوم الخاصة بنضرتاري عديدة وتعكس مكانتها، ويكفى أن نتذكر تماثيلها الضخمة في معبد أبو سمبل، ولكن أجمل ما أعرفه مناظر مرقدها الأبدى في وادى الملكات، وتربطتي بمنظر معين فيه علاقة خاصة. إنه الشهد الذي يمثل الألهة إيزيس تأخذ بيد محلاوتهم، في إحدى مراحل رحلتها بالعالم الآخر، القامتان مشساويتان. نموذجان تارشاقة ذاتها، ترتدي إيزيس ثوبًا أحسر اللون، منقوشًا بنقوش صغيرة. أما الجميلة فنظهر في المقيرة في رداء أبيض، طويل، يشف عن قسمات جسدها النبيل، ويحيطه حزام من نفس اللون، معقود من الأمام، لقد قمت بتنفيذ هذه اللوحة الجميلة على سجادة من الحرير كمشروع بسبق تخرجي في مدرسة الفنون التي تعلمت فيها فن صناعة السجاد وتصميمه. ولاتزال هذه السجادة مصروضة في مشر وزارة التربية والتعليم، هكذا رسمت الجميلة مرتين، مرة على الورق، ومرة بغيوما الحرير الدقيقة تتكتمل سجاده جميلة. يبلغ عدد عقدها في السنتيمشر الواحد أربعة وستين عقدة، لم أكنّ زرت المقبرة عندما صعبعت ونضئت هذه اللوحة، وعندما زرتها لأول مرة بعد ترميمها عنام ثمانية وتسعين من القرن الماضي ورأيت هذه اللوحة التي عملت فيها لمدة سنة شهور كاملة، وأنا في عنفوان طاقتي، أذكر أنني учения 116 предоставления

تدفقت مبهورًا أمام الأصل الذي مازال يحتفظ بالوانه، وفكرت على الضور في ذلك الفنان المجمول، المفان، المبدع، الذي كمان من أمرع القنائين في دير المدينة. الذي وقع الاختيار عليه ليصوغ هذه القصيدة في العشق على الحجر، لم أعرف مستوي يقارب مناظر المرقد الأبدي للجميلة إلا في معبد أبيدوس الذي شيده سيتي الأول والد رمسيس الثاني، ولعل هذا الفتان المجهول تلميذ موهوب للقنان اللذي زين جدران معيد أبيدوس، وربما يكون هو نفسه، فكرت آيطنًا في الأصل، في تلك الأنثى ذات الحضور النسيمي، الهش، وحياتها القصبيرة، وموتها، ونهب مقبرتها في نهاية عصر الرعامسة نفسه، وفي اكتشافها بداية القرن الماضي والمثور عليها متهوبة. وقطعة من جسدها، مجرد ركبة، ركبة يرجع علماء المسريات أنها تتثمي إلى جسد الجميلة نفرتاري، فيا حسرة على العبادا

الفتحة المؤدية إلى الداخل تواجه الشرق، جهة شروق الشمس، لا ننزل إلى عمق كبير مثل مقبرة سيتي الأول أو رمسيس السادس، إنما تصل بعد عدة درجات إلى الطابق العلوى من المقيرة، إن رحلة الجميلة في المالم الآخر ثتم من خلال مراحل، ولكل مرحلة معنى، على سبيل المثال فإن زخارف الجانب الأيسر للمدخل ترتبط بمالم قوى الأرض أو المالم القسري الليلي، أما زخارف الجانب الأيمن فترتيط بالعالم الشمسي النهاري.

ياقت تَظَرِنَا السقف الذي يعير عن السماء، السماء في الليل، سواد غميق، ترصه نجوم ذهبية. اللون الأسود غامق مشوب بزرقة. بعكس لون الإله أندبيس الأسود الصريح، أما لون الجميلة نفسها فمتفرد بين السيدات اثلاثي ذراهن في عصبور الفن المسرى القديم بدءًا من الدولة القنديمة، وحتى الدولة الجنديشة، عنادة كنان لون النسباء أصفر فاتح، لكن حلاوتهم نراها في لون وردي، ودعا هذا بعض الساحثين إلى إرجاع ذلك إلى أصول أجنبية، لكن مصرية الجميلة خلاوتهم لاشك فيها، فهي من مواليد مصر الطباء

من مشاهد الحياة هنا لوحة نادرة للحميلة تلاعب نفسها «الضمامة» وهي ثعبة تشبه الشطرنج، وريما تكون أصل لعبة شهيرة

في صعيد مصر، اسمها «السيجة» كما ترى مومياء الجميلة مسجاة فوق أربكة، ومن الأمور التي تثير انتباهي وضع الأبدى، سواء كانت أيدى الجميلة، أو أيدى الألهة، سواء كانت الأبدى ممسكة ببعضها. عندما تسلم الجميلة أمرها إلى الآلهة التي تقودها في رحلتها الأخبيرة، لا أظن أنني رأيت أيدي منصيرة في الفن الإنسياني من قديمه إلى حديثه مثل أبدي الجميلة والألهة، تتشابك الأصابع رمز لاستسلام الإنسان إلى مصيره الأبدى، ورمز للسكينة التامة التي حلت بدخول الأبدية. ثمة أيدى أخرى تمثل في ذاكرتي من خلال الأيدى المرضوعة للناتحات، النادبات في منقبسرة راموزا وزير اخناتون، والموجودة على مقربة في مقابر النبلاء بالقرنة. توحي إلى يدى الجميلة بالصبير النهائي، صواء في وضعهما عند تقديم القرابين، أو رهمها لأداء الصلاة، في أخر جزء من القبرة تمسك يد الجميلة بملامة عنخ. أي أنها اجتازت كل العقبات وأدت جميع المراسم والفروض، ومثلت أمام الوزير إله الموتى، وبالتالي اندمجت فيه. علامة عنخ تعنى أنها وصلت إلى الفناء الأتم. إلى الأبدية المنشودة، تصبح جزءًا من هذا الكون اللانهائي، الذي لا ندركه بحواسنا المحددة، إن الرحلة في العالم الآخر مرتبة. يشبهها كريستيان لابلان عالم المسريات الفرنسي الشهير أنها أشبه بفيلم سينمائي يوضع هذه المراحل والعقبات، بينما ذرى على الجدران تصنوصنًا مقدسة من كتاب «الخروج إلى النهار» والتي تساعد على تخطى العقبات، التي يواجهها القادم من الحياة الدنيا الضائية المحدودة، إلى الأبدية، إلى المطلق، لنشرأ هذا النص الذي بخاطب الجميلة قد اتت. ترجمة من المسرية القديمة كريستيان لابلان، ونقله إلى العربية ماهر جويجاتي،

تماثل إلى يا زوجة الملك العظيمة، يا ملكة الجنوب والشمال، «الأوزوريس»، زوجة الملك العظيمة «نفرتاري»، محبوبة موت، البارة، إلى جنوار «أوزيريس» الإله العظيم الذي يقف على رأس الفنرب، تمالى إلى فسوف امنحك مكاناً وسط الذين في الأرض المقدسة. وسوف تظهرين في السماء معجدة، مثل أبيك «رع» بعد أن حصلت

على زينتك ، أغطية الرأس والتيجان ، فنوق راسك، ولحقت بك والدتك «إيزيس» وفي صحبتها «نفتيس»، إنهما ينصعان كمالك مثل كمال أبيك «رع» سوف تظهرين في السماء متالقة مثله، وسوف يتزين العالم الأخر بأشهتك».

أَغَادر مَنْزل الأَبِدُية بِخطى بطيئة، عامرًا بالألوان الخصية، والشكال البديمة ومن قبل ومن بعد مسكونًا بهذا الجمال الهادئ، الراسخ، الذي سمى يومًا في تلك الحسيساة الدنيا، وابشاء الفن الجميل، بشادة ورسالة إلى الجميلة حلاوتهم.. نفرتاري التي بقيت بغضل الحب والكانة في قلب من أحبها.

من منازل اللوك والملكات الذين انعدروا من صلب الآلهة، انتقل إلى منازل الأبدية للبشر الماديين، كبار الموظفين، رجال الإدارة، إنهم الذين لا تجرى في عروقهم نمحات الآلهة، ومراقدهم تعرف في البر التمري بمقابر النبلاء،

## مرافد الحياة اليومية

و مسال البلاحظ المستود والهنتوط والهنتوط المستود والهنتوط المستود والمستود والمستود التي المستود المس

صاحب المقبرة وأضراد عبائلته إلى الضدم، إلى الراقصيات، إلى الحدواتات والأسماك والطيور،

في المبياح الباكر، كنت أجلس إلى مائدة الإفطار في ساحية البيت القديم الذي حوله صاحبه إلى نزل مريح، كنت استعد لتناول إفعاري قبل خروجي إلى مراقد الأجداد، المنصدة في ساحة تشبه تمامًا الرحية الموجودة أمام بيت خالى الذي ولدت فيه بقرية جهيئة والتي تقع إلى الشمال، في محافظة سوهاج، في الرجبة طيور، بعد وأوز ودجاج، وكالاب صغيرة وآخرى كبيرة تنشط ليلا، شجاة الطلق جرو صفير وراء فرخ بطا صفير أيضًا، راح يعضه من ذيله، وعندما منهمت بالحركة لكي أطرده عنه، أبتسم محمود صاحب البيث، شال لي إنهما يلعبان، وأن الكلب لن يؤذي ضرحُ البط المعقير، تذكرت تمنويرًا جداريا لمشهد على جدران مقبرة ممناء، قط تحت كرسي وأمامه متمكة يلهو يهناء تذكرت الحيوانات المصورة على الجدران، أسماك في مياه النيل، معظمها القرض بعد تلوث مياه النهر، أمكنني التعرف على بعض الأنواع، خاصة البلطي والقراميط وكالاهما مازال يقاوم عوامل الإبادة التي أدت إلى اختضاء أنواع أخرى، مازلت أذكر صيد سمك القراميط بما يشبه الحربة في يرك المياه التي يخلفها الفيضان، أو «الدميرة» كما تعرفها في الصعيد، وبالدميرة، هو الأسم المدري القديم للفيضان، لكن بعد بناء السد العالى اختفت «الدميرة» وغابت أخطار الفيضان، كانت اسماك القراميط تظل فترة طويلة على قيد الحياة بعد صيدها، وعندما بكشف الصياد غطاه القفة تقفز إلى أعلى، وتلعبط قوق الأرض، لاتزال الجدران في مراقد النبلاء تحتفظ بصور السمك والطيبور والكلاب والحيبوانات التي كانت تعمل في الحقول مثل الأبقار والثيران والأغنام، اخبرج من تلك البراقد وأتأمل الكلاب الضيالة في الطِّرق أو تلك التي أستعدها الحظة بمأوى عند بعض المائلات، أصدق الأنساب في البر الغربي تلك الحيوانات والطيور، لقد جاء أقدام كثيرون إلى ممسر، قبرس ورومان، ومن شعوب البحر، ثم القبائل المربية وحدث اختلاط واسع ومؤثر، لكن تلك

السنوات عديدة، شائي مثل معظم المترددين على البر الفريي للأقصر، كانت مقابر وادى اللوك هدفي الرئيسي في كل سعى اقدم به إلى القرنة، المام قبل الماضي كنت أغادر فندق النور يوميا إلى الوادي، وقبل أن يستدير الطريق حول ما يعرف هنا مبداع أبو النجا، ذلك المرتفع المسخري المثل على أطلال المسابد الكَّبري التي شامت هذا لُشات السنين، وأشـهـرها الآن الرمسيوم، في كل مرة كنت أتطلع إلى المرتفع وأرى واجهات المقابر المُنقورة في الصخور، والتي تذكرني بمقابر بني حسن في المنيا والقريبة من تل العمارنة عاصمة اختاتون اتذى قاد ثورة دينية كبرى كان لها آثار بعيدة المدى، أدت إلى انهيار الحضارة الصبرية ومنظومتها الروحية، بورة إخناتون بدأت من هنا، من طبية. قبل أن ينقل العاصمة شمالاً. كثيرًا ما كنت أسأل نفسى عن ثلك المقابر وما تحويه، لم أعرفها إلا من الكتب الممورة التي حددت عن الآثار المصرية ومعظمها باللغات الأجنبية. واعتبارًا من المام الماضي أصبعت هذه المراقد الأبدية المروفة باسم -مقابر النبلاء- هدفًا رئيسيا تي، اسعى إليها واتامل نقوشها وتصاويرها، باختصار شديد، إذا كانت مشابر الملوك في الوادي قصور الرحلة في المالم الآخر، مراحلها المتغيلة. ما تحتويه من اخطار، وعوائق حتى المثول أمام أوزير قناضي وسنيد عالم الموتى، فإن مراقد النبيلاء قصور الحياة اليومية، على جدرانها لا نرى صور الألهة كما تخيلها الكهنة رجال الدين، إنما نرى شخصيات من الحياة اليومية. بدءًا من

الحيوانات لم يطرأ عليها تحول كبير، لقد احتفظت مراقد النيلاء بالمديد من نماذج الطيور والأسماك والحيوانات بحيث بمكن اعتبارها مرجعًا للحياة اليومية بكل ما تحويه.

وعلى الرغم من غلبة تضاصيل الحياة اليومية على تصاوير مراقد النبلاء، فإنها تمدنا بفكرة اشمل عن رؤية المصريين القدماء الملابئة وللحياة مغا، كالير من تفاصيل الحياة ومفرداتها، كان يمكن أن تختفي إلى الأبد والا نصرف عنها شيئًا لولا تلك اللوحات. النشوش والمتون والتصداوير في مراقد الملوك تدور حول الأبدية المتخيلة، وفي مراقد انفنانين بدير المدينة نجد الوسط. فالرموز الدينية موجودة، وتفاصيل الحياة اليومية ايمنًا، لكن في مراقد النبلاء وأخراد عائلاتهم إلى الأزياء وإلى موائد الطمام، واللمي النبلاء وأخراد عائلاتهم إلى الأزياء وإلى موائد الطمام، واللمي في مرقد مناء الصغير الحجم; ترجد حياة كلملة، صور الممل في الحقل، واللمو، توقيفت طويلا أصام رسم حداراي، غيادة ه

هى مرقد مناء الصغير الحجم، توجد حياة كاملة، صور العمل الحساسة على الحقل، واللهو، توقفت طويلا أهام رسم جدارى، غاية قر البساطة، غاية في العمق، تتاتان من العاملات في الحقول، خطوط رسمهما تذكرتي بالفن الحديث وجراته، تذكرت ما قاله بيكاسو عن بداية الأصول لحركة الفن الحديث من مصر القديمة، الفتاة الأولى تتراجع قليلا إلى الوراء مرتكزة إلى الأرض، تمد سافها البصرى وسنتم قديما فوق ركبتي صديقتها التي يبدو عليها الاهتمام بينما تنهمك في استخراج شوكة من قدمها، منظر تقائي، بارع، يفيض تنهمك في استخراج شوكة من قدمها، منظر تقائي، بارع، يفيض بالحيوية والصدق، وتبدو مشاعر متباينة فوق وجهي المديقتين، فالأولى التي تعاني من دخول الشوكة ببدو عليها الألم، والثانية في تربين نابرهد عليها الألم، والثانية ببدو عليها الألم، والثانية بنا بدو عليها الألم، والثانية عمله في تربين نابرقد الأبدى لنا احد كبار مقائدة الوسطي، كان ممكنا لهائين الفئاتين أن تختفيا موظفي الدولة الوسطي، كان ممكنا لهائين الفئاتين أن تختفيا من ذاكرة البشرية، تماماً كما أندثر غيرهما. لكن هذا الفئان المجهول المسك بهدده اللعظة ودونها وحفظها من

التوقف عند كُلُّ مُضِّرةً. والوصف الدقيق لها، يحتاج إلى كتب

معلولة. وجميع ما قرأته حتى الآن لا يشير إلى حقيقة تلك المراقد، لا شيء يمادل رؤيتها، ولذلك فإنني أتحدث عن الجوهر، عن المضمون الفني الرائع لهذه المراقد التي تخص الوزراء، وكبار القادة والموظفين الماملين في خدمة الفرعون.

إن ذاكرتي عامرة بالأيدي. تفيض الجدران بحركة الأيدي، وقد بجع القنان المسرى القديم في التعبيس عن المشاعر الإنسانية الدقيقة من خلال حركة الأبدى، وأول ما لفت نظرى إلى الأبدى في الشعف المسرى بالقناهرة، ذلك الوضع العائلي، حيث تلمس الزوجة كتف زوجها بعثان بالغ، بينما تبدو يد الزوج من الناحية المَمَّائِلَةِ. ثم لفت نظري الأيدي المِنْهَاةِ، المُرقوعة للدعاء، إما في مواجهة ألهة مشخيلة، أو غائبة، غير أن أكثف حركة للأيدى لاحظتها وشدنتي طويلا، أيدي لنسوة النائحات في مرقد راموزا، وزير إخناتون. يتقدمن الموكب الجنائزي لصناحب المقبرة، ويرفعن رءوسهن وأيديهن، لم أعرف في الفن الإنساني تعبيرًا عن الحزن واليأس والتضرع مثل هذه التعابير المتداخلة الماثلة في تلك الأيدي، الحديث عن الأيدى يحسَّاج إلى وقيضة أطول، ويبسدو أن علمًا، الصريات أدركوا أهمية وضع الأبدي، خصصوا صوانًا كاملاً في قسم المصريات بمتحف الأوفار الجسموعية من الأيدي، ليست رسومات. لكنها منصوتة من الخشب وسن الفيل والخرف، أيدي ضارعة. اخرى مبتهلة، متوسلة، وأبدى مترهمة، إنها نفس حركة الأيدي المعبرة عن الحزن التي أراها الأن، في مقبرة راموزا توقفت أمنام رسم يمثل آتون. أي قبرص الشنعس الذي دعنا إختاتون إلى اعتباره رمزًا للخالق بدلًا من الرموز المتعددة للديانة المصرية، والتي كانت ترميز ثلاله الواحد برموز مختلفة، لكنها في جوهرها تعبير عن اله واحد، وأضع أن راموزا كأن من رجال إختاتون وكبار دعاته، يَذِكُرُ عَالِمَ المَسْرِياتُ أَسْمِهِ هَكَذَا «رَعَ مُوسَى»، فَهَلَ ثُمَّةً عَلَاقَةً بِينَ هذا الوزير والتبي موسي؟ بالتسبة لها أشك، لكن علمي من الأهالي في الأقصر أن 🖦 المقبرة يأتي إليها كثيرون من الأجانب، خاصة من الولايات المتحدة وأنهم يقيمون صلوات خاصة في القبارة،

وهناك دعوة لها أتباع كثيرون في الولايات المتحدة لمبادة إخناتون! المقبرة التي ستظل مسيطرة على لفترة. تلك التي بناها الوزير «رخ مي رع» وزير الفاتح المظيم تحتمس الثالث. هندسة بناء المرقد تستدعي إلى ذاكرتي على الفور البهو الأعظم بالهرم الأكبر، يرتفع سقف الصالة الداخلية من مدخله إلى اعلى، فكانه أشمة الشمس المساعدة عند الشروق، وينتهي السقف بكرة كان يوجد فيها تمثالان لعداجب المرقد وزوجته. لم أن جدرانًا شديدة الشراء بالشاهد المستمدة من الحياة اليومية كجدران هذا المرقد، ويقدر العلامة سليم حسن مسطح جدرانها بماثة واربعين مثرًا، معظمها منطى بتمناوير قصور الحياة اليومية، خاصة المن الختلفة. مثل التجارة والصياغة، ومناعة الزجاج، كما ترى على الجدران حيوانات لم تعرفها مصبر من قبل إلا بعد توسعات الضائح العظيم تحتمس الثالث، والذي وصل بالجيش الصرى إلى الضفة الأخرى من نهر الفرات، وأقام نصبًا حجريا بحمل اسمه هناك. هذه القوة الحربية الهائلة، ظهرت بعد تحرير مصور من الغزاة الهكسوس، وهنا فلاحظ الصعود والهبوط في التاريخ المصرى القديم، إلى الدرجة التي تجملتي أقول إن أهرام الجيزة ليست معمارًا فقط، ولكتها تلخيص لمضمون التاريخ المصرى، من صعود قوى، بليه هيوط، ثم انسحاق. ثم صعود آخر.

على جدران المرقد رأيت هذه الحيوانات الغريبة عن مصدر.
ومنها الفيلة والزراف, نقد وسع الفاتح العظيم الحدود، وصبحت
مصر إمبراطورية مترامية الأطراف، وتدفقت على البلاد ثروات
طائلة، لكن هذه الفنائم جاءت ولم تكن بمعرل عن أفكار الجهات
التي أنتجت فيها أو جلبت منها، هذه الأمتار سوف تتمو في مصر،
وتؤدى إلى مسارات مغايرة تماما لروح الحضسارة المصرية
ومنظومتها الروحية والأخلاقية، وسوف تعمل عملها، وسينتج عنها
نهاية هذه الحضارة التي كانت مصانة، طيمة، طوال بقائها في
بنيتها داخل وادى النيل، وهذا موضوع بطول الحديث فيه، أفكر
فيه طويلا عند انتهاء زيارتي إلى مراقد النبلاء وعودتي إلى البيت

الذى أقيم فيه مشيا رغم الحر حتى أستوعب وأتتوق وأستتج، فالجدران لا تقدم ثنا تصاوير فنية أبدعها أولئك الذين لا نعرف أسماء معظمهم قبل أربعة آلاف عام من زماننا، لكنها تقدم أيضًا المضمون الروحي لهم، ولافكارهم، ولا أبالغ إذا قلت إنني في عمق تلك المراقد تحت الأرض، كنت لا أرى فقط، ولكنني أسمع وأقهم أيضًا.

# الغبز.. حيلة

Per ben demy many per control of the control of the

طفولتي كنت أقبل عليه وأفضله خاصة عند إقامتي في مسقط وأسى خلال شهور الصيف، أو عند مجى، خالى لزيارتنا في القاهرة مصطحبًا معه هدية من ثمار وخير القرية، خبز شمسي، فايش وهذا توع من القطائر الصليـة المنجونة بالسمن، حمـام مـذبوج، أوز. بلح، سمن بلدي، ما يطفي على هذا كله في ذاكرتي الخير في حدود ما أغلم، منصبر هي البلد الوحيد الذي يطلق الناس فينه على الخبيرُ والعيش، أي الحياة، الكلمة متداولة، شائعة، حتى أن معتاها الأصلي تواري وأصبحت تعنى الخبرُ الذي يؤكل. وربما يعيش كثير من الناس وهم لا بدركون أنهم ينطقون لفظ العيش بمعنى الحياة. المبيش هو الخبرَ، والخبرُ في مصر أنواع عديدة، لن أتحدث إلا عما عرفته، أولها الغيش الشممني، ولعله الأقدم، بعد رؤيتي الأرغفة المختطة في ثورينو أيقنت من ذلك، بدأت أنثيه إلى أنواع الخيـز الموضوعـة طوق موائد القرابين، استطعت أن أحدد أرغفة العيش الشمسي، مازال يخبرَ بنفس اللكونات، وريما نفس الطقوس، فهذا عيش قديم. وإن كان حضوره يتقلص الآن مع انتشار الأفران واستسهال الشراء بدلاً من الخبير في البيوت. حتى ستينيات القرن الماضي كان شراء الخبر من الأشران أو السوق مجلبة للعار، أمر لا يقدم عليه إلا الفقراء المدفعون، المسحوقون تمامًا، كان القوم إذا أشادوا بأسرة كدليل على الأصالة والغثى والستر، يقولون: دا زيتهم ودقيقهم في بيوتهم، كان لكل بيت يوم مخصص للخبير، أو ساعات النهار الأولى قبل شروق الشيمس، حيث يتناول أشراد الأسيرة إقطارهم شبل خبروجهم إلى السوق أو الحقل أو مصادر الرزق الأخرى، بالنسبة لأسرة خالي التي نقيم عندها فترة قضائنا الإجازة في القرية. كان الخبيز يتم يوميا ريما لأن الفيش الشمسي إذا بات إلى اليوم التالي بصبح أجمد. يفقد مَلْزَاجِتُهِ، وَلِأَنَّهُ مَنْمِيكَ اللَّبِ، قَانَ المَطَنَّ بِدُبِ قَيِنَهُ بِمَنْزِعَةً ثُوعَ أَخُر عرفته طفلا واختفى الأن تمامًا، إنه العيش المعروف بالبتاو البثاو هو - عيش - الفقراء، المادة الأساسية في هذا النوع من الخير هو «الذرة» يخلط أحيانًا بقليل من الحلبة وريما إلى هذا يرجع الاستقرار في لونه، من مميزاته إمكانية البقاء فثرات طويلة بدون أن يتسرب إليه المطن أو تظهر به القطريات، تذلك كان عمال التراحيل بتزودون به

سنوات زرت مدينة تورينو للمشاركة في ممرض الكتاب، سميت إلى المتحف المسرى الشهير، ما من مرجع يتناول مصر القديمة إلا وأقرأ إشارة أو احالة إلى متحف تورينو، أمضيت يومًا كاملاً في مبنى الأكاديمية حيث المروضات. يمكن القول إنها أغنى مجموعة في المالم بعد مقتنيات المتحف المصرى في القاهرة. توقفت كثيرًا أمام العديد من المروضات. غير أن ما فوجئت به عددًا من أرغفة مصرية عثيقة، معنطة، جزء من معتوبات مقبرة كا. أحد كبار موظفي الدولة, عثر على مقتنياتها كاملة ونقلت إلى تورينو بداية القرن الماضي، الأرغقة متيبسة، لكنها هي تمامًا تلك التي أعرفها في جنوب مصر، أحد مكونات ذاكرتي الراسخة. وأحد أسباب تتشيطها واستئارة بهجتي، الطعام ذاكرة، وأصدقائي وأهلي من الجنوب عندما يقصدون زيارتي في القاهرة يعملون إلى شيئًا واحدًا فقط يعرفون آنني أسعد به، رغيف خبرَ من الذي اعتدته منذ طُفُولتي. معروف عندنا في الصعيد بالخبر الشمسي، الرغيف قطره حوالي عشرين سنتيمترًا، يختلف حجمه من قرية إلى أخرى، في جهيئة حيث ولدت ببلغ قطره حوالي خمسة عشر سنتيمتراً. في معافظة قنا أكبر، في الأقصر يتجاوز أي حجم عرفته. الرغيف دائري، تبرز منه ثلاثة أو أربعة «ودان» الحواف منخفضة، رقيقة. بتزايد السمك مع الاتجاء إلى مركز الدائرة، يزيد حجمه، اللياب أبيض يميل إلى اصفرار، مكوناته من القمح غير للخلوط بأي حبوب أخرى مثل الذرة أو الحلبة هي تورينو أدركت أن الرغيف الشجسي قديم، قديم، وأنه كان يخبر بنفس الطريقة منذ آلاف السنين. في

العجين أثناء التخمير. رائعة خاصة مازالت ذاكرتي تحتفظ بها. شيئًا فشيئا ينتفغ المجين، يرضع من الشمس، من أتون نارها، من نجمنا الذي تدور حوله، هل قصد المسريون القدماء ذلك؟ أن يرضم الخيز ويتمو من خلال عمق الكون، من خلال التجم الذي تدور حوله، أهي الترجمة العملية لقداسة الخيز في مصر، ليس فقط لأن المسريين يطلقون عليه العيش. أي الحياة، ولكن في تفاصيل الحياة اليومية يتم التعبير عن هذه القداسة بأشكال مختلفة. فعندما يرى أي إنسان، طفلًا أو شَابًا أو شَيِخًا، رجلًا أو أمرأة، قطعة خَبِرُ مَلِقَاةَ فِي الطَّرِيقِ، عرضة للدهس بالأقدام، لابد أن يتحتى ويعملها، يقبلها، قبلة كأنها اعتذار . اعتذار عن مجهول القاها في قارعة الطريق، ثم يضع قطعة الخيز بجوار الجدار، أو في أي موضع بحيث تكون بميدة عن الأقدام، في شوارع المدن المصرية أرى باعة الخير، يجلسون أمام الأقفاص التي تحمل الأرغفة، يقف المشترون، يختارون الأرغفة، يذهب الواحد منهم إلى البائع، يقدم إليه النقود ذاكرًا فقط عند أرغفِة الخبرَ، البائع لا يحمني العدد، لا يمكن لصبري أن يسترق رغيهًا. كله إلا العيش. لذلك تجد الأرغشة معروضة، متروكة في الشوارع، لا يقربها أحد، في يعض القرى المصرية يفضل للمرأة التي تخبِّرُ ألا تكون حائضًا، في الصميد نوع من الخبر الذي يعجن بقليل من السمن والكركم الأصفر، يشجه الشطائر، اسمه «الفايش» يستخدم في الإفطار، يقمس باللبن والشاي، هذا النوع بالذات لابد أن تخبزه أنثى عذراء، وغير حائض، في أثناء عملية الخبيز تتمتم النسوة بجمل والفاظ متوارثة. لكل خطوة جمل خاصة بها، في إحدى القرى بالوجه البحاري تكون الجمل موازية للخطوات كما يلى» مع بداية العجين يقلن؛ اللهم صلى على النبي، بسم الله الرحسن الرّحسيم، يا طارح البركة. با الله اجملك اسهل، يا الله اجمل قرفتك هوينة وسهلة. كريم يا حليم ربنا يكفينا شر المستخبى والمدارى، ويستهل لنا الحال، ويحوش عنا العين، أشهد أن لا إله إلا الله وأشهد أن محمدًا رسول الله.. - بعد بدء عملية العجن يقلن - بالم ما شيه ، اظهر ما فيه .. «يا عجين لاف لاف.. كما لافت النمجة على الخروف» با عجين توف لوف.. كما لافت الحنة على الكفوف، مع الخطوة الأخيرة للمجين

خلال استفارهم التي تستفرق شهورًا، كان البناو صلبًا يعكس العيش الشيمسي، حجري اللمس، ولذلك أطلق عليه الناس في الصعيب «الزلوط» والكلمة مشتقة من الزلط، ولكن بمجرد وضعه في سائل دافق مثل الشاي أو اللبن فإنه ينفش وينتفخ، أذكر مذاهه بصبعوية. فلقد انقطع عهدى به منظ سنوات الطفولة وعندما طلبت رغيضا منه منذ سنوات تطلع إلى القوم دهشين وكنائني أتحدث عن آثار، لقد انْدِيْرِ البِشَاوِ مِنْذَ السِشِينِيَاتِ فِي الشِّرِنِ المَاضِي، ربِمَا بِعِدِ الشِّعَاوِرِ التسبين في المستوى الاجتماعي لممال التراحيل، وربما لانتشار الأفران وسهولة الحصول على الخبز واختفاء الحساسية الاجتماعية من شراء الخبرَ من السوق مع تغير الأوضاع الاقتصادية. واختشاء العديد من التقاليد القديمة. غير أن العيش الشمسي مازال وخاصة التقاليد اللازمة لإعداده استيقظت فجرًا، من موضع رقادي أصغى إلى الحركة في البيت، إنه الإعداد للخبير، بدأ ذلك منذ الأمس. عندما تم عجن الدقيق في «الماجور» وعاء فخاري واسع. ضيق عند القاعدة، يتسع إلى أعلى، ثم العجين ليلا. خلط مقادير من الدقيق الأبيض بالماء المضاف إليه فليل من الملح، والخميرة، الخميرة أهم عنصر في الخبيز، إنها بقايا متخمرة من عجين سابق لاصقة بجدران ماجور أصفر حجمًا، يحفظ مغطى أو مكفيا على وجهه. والخميرة واحدة، سواء كان الدقيق من القمع أو الذرة، الخميرة من المفروض، من المتوارث لابد أن توجد دائمًا في البيت. إنها النواة التي بدونها لا يمكن أن يكتمل العجين. ومن الأقوال الشائعة إذا ما أواد شعَمَس ما أن يصف أخر بالقبح والشؤم أن يقول عنه -دا وشه يقطع الخميرة من البيتء، وليس هناك أسوأ من بيت يخلو من الخميرة. فهذا يعني أشد درجات الفشر، من مبرقدي بمكتني تمييز خطوات امرأة خالى السريعة، النشطة، وخطواتٍ أمى الهادئة، وحركة جدتي، الكل لابد أن يشاركن في الخبيز، وأحيانًا تجيء نسوة من الأقارب، ما من بهجة أستميدها مثل تلك المرتبطة بيوم الخبيز، توضع الأقراص فوق الواح من التربة، نفس المواد التي يصنع منها الطوب الَّلِين والذي بطل استَعماله الآن تقريبًا، يوضع المجين فوق سطح البيت، في اشعة الشمس الجنوبية الدافئة، الشعيدة صيفا وشناء، رائحة

#### إلمسار الحافظ

يقلن»سترنك في الدنياء. تسترنه في الآخرة-سترنك بالدفيق.. يكفينا شر المار والضيق، تختلف هذه المبارات من مكان إلى أخر. وقد سجلها باحث مصبري في رسالة علمية فريدة صندرت بعنوان «الخَيِزُ في المَأْثُورَاتِ الشِّعبِية» وهو الدكتور سميح عبد الغفار شعلان في رسالته العلمية جمل بقولها الناس أثناء المجين، وأخبري أشاء إعداد الضرن، وثالثة بعد الانتهاء من الخبييز، هذه الألضاظ. وثلك العلاقة الخاصة متحدرة من عصور قديمة، كان للغيز فيها قداسة عميقة عند الصربين في مصر القديمة كان الخبز هو القربان الرئيسي الذي يقدم للملوك وللألهة، وكان يوضع في مقابر المتوهين كمصدر هام للطاقة الحيوية، وكانت تؤدى 🖷 جميع الطقوس في المايد، وحتى الأن فإن المصريين عندمنا يزورون الموثى، أحينابهم الراحلين، فإنهم يصحبون معهم سلال الخبز لتوزيعها على الفقران والمحتباجين كان المصريون يعتقدون أن روح الإله أوزير كامنة في القمع، وقد رأيت رسمًا على جدران أحد المقابر، يمثل أوزير سيد المناقم الأخبر ممددا راقيدا تحت الأرض ومن جسيده تتبت سنابل القمع، في الصلوات المصرية القديمة ما نصه: «كلوا خبـزكم سمو semu كلوا أوزير، ها هو الآله النبتة ينمو. ها هو أوزير يولد من جديد «ألا يذكرنا هذا بالسيد المسيح عندما كمدر رغيف الخير وقدمه مناصمة إلى المالم أجمع وهو يقول -هذا هو حسدي-في كتاب «الخروج إلى النهار» الذي يسجل رحلة الميت في المالم الآخر تقدم الألهة الخبرَ إليه ليستمد منه الحيوبة والانتماش. في احتفالات التتويج يأمر اللوك بتوزيع الخبز على كبار الشخصيات بمصر العليا. موضعين التزامهم بتوفير الفذاء لكل أفراد المنكة. الخبز رمز للحياة غى المعتقد الصبرى القديم ومته يستمد المصريون أقباطا ومسلمين تقديسهم للخبز واحترامهم له. من هذا جاء لفظ «العيش» الذي يطلق على الخبر في مصر، واعتباره رسراً للحياة الخالصة والصداقة النقيلة، هكذا يعبر المصريون عندما يضربون المثل على الأخوة والرابطة القوية. يقولون: إن ما بيننا عيش وملح، أي أن ما بيننا حياة. الصحراء متجهًا إلى الشرق، وبعد خمس ساعات من السفر في طريق مقفر تمامًا، فوجئت بلافتة صفيرة، قديمة، مكتوب عليها ودير الأنبا بولا - وقررت زيارته، عندمنا وصلت إليه أذهلني الكان، كأنه خارج العالم كله، صمت عميق نقي، وإحساس بالبعد، إنه واحد من أقدم الأديرة المسيحية في العالم، بل إنه أقدمها بالقعل، رحت أفكر في رحلة الأنبا انطونيوس الذي هاجر من ربف الوادي وقطع الصحراء مشيا على قدميه، لم تكن هناك طرق ممهدة، ولم تكنَّ هناك وسنائل نقل كثلك التي نستخدمها الآن، جاء الأنبيا بولا من مدينة طيبة -الأقصر حاليا، الماصمة الفرعونية العربقة. هاربًا من ضجيج الحياة، واستقر به المقام في كهف مطل على البحر الأحمر، على مقاربة من عين مناء وبضع تخالات اعتبعد على بلحها في مواصلة الحيناة، هذا حاله عندمنا عشر عليه القديس أنطونيوس الذي عثر عليه في الصحراء وأخبر بأمره، ولولا لقاؤه لما عرف أحد بخبر القديس بولا، ترى .. كم مجذوبًا، وكم راهنًا قبطنا اختفي في الصحراء، كان ثقاء بولا وأنطونيوس سنة ٥٠٠ ميلادية وأثناء ذروة اضطهاد الإميراطورية الرومائية للأقباط المدريين إنني أتذكر هؤلاء المجهولين على مر العصور، أو الذين وصابتنا أخبارهم، أتذكر كهنة الفراعنة. حفظة العلوم، وهم يحافظون على الشعائر القدسة، ويذودون عن ديائتهم التي بدأ اختضاؤها مع دخول السيحية إلى مصدر، لتشغير الرموز، أفكر في هذا الشاريخ الطويل، المشبق، المتواصل، بدون استيماب حقائقه، لا يمكن فهم حقيقة المدوفية في مصدر، والموالد التي تقِام لأولياء الله الصالحين منهم، ثمة حقائق يجب استيمابها أولا منهاء قدم المجتمع المصرى واستمراره تغيرت لفة المسريين وعقيدتهم مرتينء حاول المصربون صياغة الدبانات الجديدة ومعتقداتهم القديمة لعملية متوازنة تؤدى إلى إيقاء المضمون المصري القديم حياءالشعب المصري قديم، ومستمر، وهو يعيد إنتاج نفسه مع الزمن إذا تغيرت الظروف، ولتأخذ على سبيل الثاّل رموز الديانة الصرية القديمة الثلاث، الإله إيزيس الأم. وأوزيريس الأب وحورس الابن، أليست هي رموز المسيحية الثلاثة،

السار الحافظ منذ عدة سنوات كنت مسافراً إلى جنوب أ مصر منطلقًا بالسيارة على الطريق الجديد شيرق النيل، المحاذي للجبل والصحراء المقفرة تمامًا. إنه مرتفع قليلا لذلك يمكن رؤية المدن المامرة بالحياة ملمومة. مضمومة على الجانب الأخر من النهر. نهر النيل الذي يحدد علاقة الإنسان بالمكان، علاقة المدن ببعضها والقرى وجميع عناصر الحياة. هجأة لمحت إنسانًا يمشى في الصحراء وحيداً تمامًا. حافيا. وكان يمسك حقيبة من قماش بدت خطواته غربية، غير ساعية إلى هدف محدد. وكان الخلاء حوله موحشًا، طلبت من السائق أن يقف، قصدته للسلام عليه، واستطلاع أمره، ومحاولة تقديم مسساعدة ما. غير أنه نفر مني، ويصعوبة تحدثت إليه. أدركت أنه درويش صوفي يعيش مرحلة الجذب، ويمرف خلالها الإنسان بالجذوب، يبدو هائمًا، تائهًا عن نفسه، عن العالم، يسعى في المقابر، أو الصحراء. بقتات من الحشائش أو النبات ويشرب من عيمون الأبار أو قطرات الندى. رفض أن يصحبني في السيارة. فارقته ليكمل رحلته التي ثم أعرف هدفها، هذا المجذوب السلم ذكرني بمرحلة من الرهبنة القبطية يطلقون عليها السياحة. وأخبرني البابا شنودة الثالث بابا الأقباط في مصو منذ ثلاثة شهور أنه يوجد سبمة رهبان يسيحون الآن في الصحراء كل منهم بمضرده، ذكرمى ذلك بمواقع الأديرة الشبطية في مصور، عندما سافرت إلى البحر الأحمر لأول مرة منذ ثلاثين عامًا. اخترقت

واضحًا الأربعون: سيدنا الحسين هو ذروة الهرم. إنه الولى الأعظم، الأول، تمم روحه مصبر كلها، وهي بداية التناريخ الضرعوني كنائشا مصر مكونة من جزئين، دولتين، الوجه القبلي والوجه البحري، ثم شام الملك منينا بشوحيد الشطرين، انطلق من الجنوب لينضم دولة الشمال في وحدة متينة تقتضيها مركزية النهر، ولكن ظل الفرعون التصبري يرتدى التاجين ممًا: تاج الوجه القبلي الأحمر وتاج الوجه البحرى الأبيض ولم تعرف هذا الثاج إلا في الجداريات واللوجات الموجودة في الآثار الخشبية أو لقائف أوراق البيردي، لم يصل إلى عصرنا حتى الأن ثاج واحد حقيقي، حتى أثار نوت عنخ أمون تخلو من التتاج الملكي، رميز الدولة الموحدة، في الزمن الفرعوني كان لكل مقاطعة، لكل مدينة، لكل قرية تجل من تجليات الآله، كان هناك الألهة الكيار للصبر كلها، ثم الآلهة المحليون، في المصبر الإسالامي احتل مكان هؤلاء الشيوخ الصالحين ومعظمهم من أقطاب التصوف أو رجاله، لكل ناحية قديسها، إذا كان الحسين ذروة الهرم، قإن الولى على الوجه البحري هو سيدي آحمد البدوي، وضريحه في طنطة وسط الدلتا، وقد جاء إلى مصر من الغرب في القرن الثالث عشر الميلادي «السابع الهجري» وبعد مولده أضحم موالد الأولياء في مصير، ويعطيره أكثر من ثلاثة مالايين شخص، بل إن تصميم مدينة طنطا وجميع أنشطتها التجارية والصناعية تتنظم حوله، وهنا باللحظ أن أكثر الأماكن حيوية في المن المصرية تلك التي تقنوم حول الأضبرجية، لنشأمل المناطق المحيطة بضبريح سيبدنا الحسين والسيدة زينب وسائر الأولياء والصوفية الصالحين. إنها السلاقية الضريدة بين الموت والحيساة. هذه السلاقية زات الجنزور البعيدة المشدة إلى العصير الفرعولي هي الوجه البحري نجد السيد البدوي، في الوجه القبلي نجد معوفيا عظيمًا يبسط ولايته على صعيد مصر كله، إنه سيدي عبد الرحيم القتائي، وهو من القرب أيضًا. إذا نُظرنا إلى المن الكبري، ستجد أن لكل مدينة وليها، على سبيل المثال سيدي القولي، في أسيوط، وسيدي فرغلي في المنياء وسيدى المرسى أبو العيباس في الإسكندرية وأيضنا سيدي جابر العنذراء الأم والابن المسيح والروح القندس، على جندران معبد الأقصير قصية ولادة الفرعون أمحتب الرابع أحد أعظم ملوك الفراعفة، كانت أمه عاقرًا لا تلد، وجاءت إلى المبد امضت فيه ليلة، حملت خلالها من ضوء النجوم. هكذا نقول العبارة الكتوبة حتى الأن بالهيروغليقية. هكذا، عندما تقلقلت المسيحية في مصر، لم تجد في مصر أرضًا جرداء، بل إن السيعية في مصر تغيرت. وهكذا نشائك الكنيسمة المصاربة، عندمنا قام العارب بغازو مصدر، ودخل الجيش الذي يقوده عصرو بن الماص في منتصف القرر السنابع الميلادي إلى مصبر حناصلا رابة الإستلام. كانت مصبر بمضمونها الروحى وانثقافي مهيأة لاستقبال الدين الجديد الذي يدعو إلى عبادة إله واحد أحد، ذلك أن مصر عرفت التوجيد منذ عدة فترون، عندما قام اختاتون بتأسيس دعوته إلى عبادة إله واحد في تل العمارنة. اعتنق معظم الممريين الإسلام، واستقرت القبائل المربية في مصر، وسترعان منا بدأت مصير تستوعب القادمين الجدد، وتشكل أيضًا مفهومها الخاص للإسلام، لقد أصبح سيدنا الحسين في منزلة أوزيريس، ومنزلة المبيح. والحسين استثنهد فو موقعة كربلاء من أجل البادئ الإنسانية العليا للإسلام. وأسرد شقيقته السيدة زينب وجاءت إلى مصبر لتصبح في منزلة الأ إيزيس، أمنا ابن الحنسنين على فناصبح بمنزلة الابن حنورس والمصريون يقدسون الحسين وابنه وشقيقته، ويوجد في مصر ضريح لكل شخصية من أل بيت الرسول محمد عليه الصبلاة والسلام حتى وإن لم يثبت تاريخيا أن بعضهم دخل إلى مصر أو أهَّام بها. والحسين نفسه لم يدخل مصر قط، والقول بوجود رأسه هَى الضبريح الحبالي تحف به الشكوك، لكنه رميز رهيع، إنه مبركيز أولياء الله المبالحين في مصبر كلها، بل يمكن القول إنه ذروة المركز الروحي لصبر، وكما يقوم النظام الاجتماعي والسياسي في مصر على أساس اللركزية الشديدة منذ العصير الفرعوني، هذه المركزية التي لإبد منها لإحكام توزيع مياه النيل، فإننا نجد نظامًا هرميا مماثلا للأولياء والشديسين. وسوف نجد الضمون الفرعوني رضنا بهلوى الذي استضنافه الرئيس أنور السنادات بعد أن طرد من إيران وضاقت عليه الأرض بما رحبت. أمار بدفته في مستجد الرشاعي، لكن لا يقصنه هذه القبنور أحد. وكثيرون يجهلون من بداخلهاء أمنا ضريع سيدي أحمد الرقاعي الصوقي الفقير قبلا يخلو من الزائرين على مدار اليوم، بوقدون الشموع، ويقدمون إليه النذور، ويضام له مولد مهيب في كل عام،خلال الموالد المسيحية، كانت أم قبطية، أصغى إلى المنشدين والمغنين والمداحين الشعبيين، خاصة فن المُدائح والأثاشيد الدينية. إنها نفس المقامات والنغمات. أبدع المصريون طريقتهم الخاصة في تلاوة القرآن الكريم، والأذان، مختلفة ثمامًا عن التلاوة في البلدان الإسلامية والأقطار الأخرى، كذلك فن التواشيح التي أجد فيها تماسًا وتشابهًا مع فن التراتيل القبطية التي ورثت أنغام ومقامات الشرائيل التي كانت تتردد في معابد مصر القديمة في الضفة الفربية للأقصر، ساحة الشيخ الطيب ومستنجده، تقع على رأس الطريق المؤدى إلى متعبيد حتشبسوت، الدير البحري، الساحة لها منزلة ودور عند الأهالي، إنها مركز عبادة ولقاء وحل الشاكل فردية كانت أو جماعية. بكفل الحلول نفوذ الشيخ ومكانته الروحية، إنه شكل خاص من المجتمع المدلى لا يوجد إلا في مصرما يجمع الناس هذا والحضرة، وهذا تقليد صوفى، حيث تنشد الأذكار وآلقصنائد الصوفية وتجرى التراثيل، هكذا يتم استحضار ذكرى الشيخ أو الولى أو القديس الذي تقيام الحضيرة في رحياب مرقده. على مدار الأسبوع تنتظم -الحضرات، وفي القاهرة تتوزع على مراقد أل بيت الرسول الكريم والأولياء الممالحين للولانا وسيدنا الحسين حضرة يوم الجمعة صباخالابنه سيدي زبن العابدين حضرة مساء السبت للسيدة تقييبية حضرة مسناء الأحدالسيدة فاطمة التبوية حضرة مسناء الاشين للسيدة زينب شقيقة الحسين حضرة مساء الثلاثاءكثيرون من أل البيت لم يدخلوا منصر، لكن لهم منزاف تضم اضرحة يقدسها الناس، إنها مراقد رمازية، ويطلق عليها مراقد الرؤيا، أشيمت بعد أن رأى أحد الصالحين من يأمره، في الأغلب النبي وسيدى إبراهيم الدسوقي في محافظة كقر الشيخ، حتى إذا نزلنا إلى القرى الصغيرة. سنجد أن لكل منها شيخًا يحميها ويتبرك به الناس، وهو غالبًا ما يكون من رجال الصوفية وإذا لم يكن للقرية شيخ محدد، مفروف بالاسم، فإننا نجد أضرحة رمزية. يطلق على كل منها سيندي الأربعين، وأشهر ضريح لهذا الولى الغامض في مدينة السويس إذ يطلق السمه على منطقة بأكملها، وقد يبدو غبريبًا للبعض هذا الأسم الرسزى الجهول، لكنه في تقديري ذا أصول فرعونية، فرقم أربعين من الأرقام المقدسة عند القراعنة، عندمنا استشهد أوزيريس شام إله الشر سنت بتقطيع جسنده إلى أربعين قطعة وزعها على الأربعين مشاطعة التي كانت تتكون منها مصر، وبدأت إيزيس الأم رحلتها بحثًا عن جسد زوجها الأب. وكلما وجدت منه جزءًا أقامت معيدًا وهي تذرف الدموع، ومن دموعها يجي، هيضان النيل، يحتفل المصريون حتى الآن باليوم الأربعين لوظاة الميت. ويقولون طبقًا للمعتقد الشعبي: إن ملامح وجهه تتحلل تمامًا، ويسقط أنفه في ذلك اليوم. وأن الميت يماني آلامًا شديدة لذلك من الأضضل الاحتضاء به وزيارته يضدس المصريون فضراء الصوفية ويحتفون بهم، ويقيمون لهم الموالد. ولا يحتفلون بقبور حكامهم مهما بلفت عظمتهم. في القاهرة القديمة وفي مواجهة القلعة. وأمنام مندرسية السلطان حسين، بدأت والدة اتخذيو ملك مصر في نهاية القرن الماضي في بناء مسجد هائل الحجم. ضخم يواجه أعظم بناء شيد في المصبر المطوكي، مستجد ومدرسة السلطان حسن القرن الثالث عشر الميلادي، شرعت في تشبيده السبيدة خوشيار هائم أم الخديو إسماعيل ملك مصبر، كان المفروض أن يحمل المسجد اسمهاء تكن الناس نسبوه إلى فشير صوفى، غريب، جاء من الشام، وكانت توجد زاوية باسمه، مدفون هَيِها، أعاد الناس دفته داخل المسجد، أقاموا له ضريحًا خشيبيا جميلًا، وعرف السجد باسمه، أصبح مسجد الرفاعي. أما خوشيار هائم قبلا يمرفها إلا المتخصصون في تاريخ القاهرة. في السجد ملوك مصر، من أسرة محمد على، فيه أيضًا قبر الشاه يهاجرون من بالادهم إلى الخارج في ظاهرة جديدة لم تعرفها مصر في أشد عصورها قسوة، كأن الصرى إذ انتقل من قريته إلى المدينة القربية لسافة كيلو مترات قليلة يقسم بغريته، ولدينا نص قديم يحكى عن «ستوحى» أحد رجال البلاط الفرعوني، نفاه الملك إلى جزيرة في البحر المتوسط -كريت على الأرجح، وعندما اقترب الأجل ودنا راح يرسل توسلاته المكتوبة إلى الملك راجيا العفو عنه. أكثر ما كان يخيفه أن يموت في الخارج، ألا يدفن في أرض مصر، بسبب قسوة الظروف انتشر المصريون في شتى أنحاء المالم. ومنهم من حقق نجاحات، ومنهم من نبغ، وقد عشت ظروفا رأيت خلالها مصربين في الخارج يكتتبون ويجمعون المال ليشيعوا زميلا لهم توفي حتى يدفن في أرض مصبر، لكن إلى متى يستمبر هذا الحرص؟عاد الصريون الذين عملوا في الأقطار العربية، لديهم المال، مارسوا ثقافة البناء لكن بطريقة سلبية، هدموا البيوت المبنية من الطوب الأخضر «اللبن» الذي استمروا يبنون به لآلاف السنين، التابع والمتواتم مع البيثة المحيطة، بنوا بالطوب الأحمر والخرسانة فتغير شكل الريف المصرى وتغيرت العادات، أصبح التليفزيون نافذة على عالم يصل بشروط من يملك البث، سواء كان دعاية اسلطة، أو ترويعًا لمُفاهيم أصولية، أو مظاهر العولمة كما تبث وفقًا لشروط السوق من ناحية أخرى تصاعد المد الأصولي الإسلامي وموقفه المادي لمصر القديمة، إن اتباع الديانات الثلاثة يعتبرون مصر القديمة وثنية. وهذا مخالف للحقيقة كما تثبت ذلك الدراسات العلمية الحديثة أبضًا توارى النيل من الحياة اليومية للناس، وتراجع ما كان يمثله الفيضان من تحد للمجتمع كله بعد اكتمال السد العالي، لم يعد أحد ينتبه إلى نزول النقطة. إلى بدء القيضان، وغم أن النهر مازال يعتبر أساس الوجود المسرى، للبشر وللدولة، ومازالت علاقة الناس به في الجنوب خاصة تحتوي على تفاصيل من الصلة القديمة، في سوهاج على البر الشرقي، سمعت ذات يوم سبيدة مسنة تشكو زوجها للنيل، للنهـر، كانت تتحدث بصوت مرتقع، فسرت لي شكواها ذلك الإحساس الغامض الذي محمد رسول الله صلى الله عليه وسلم . ببناء ضريح لهذا أو تلك. المراقد الرمزية فكرة مصرية قديمة. ونجد بعض الشخصيات لها ضريحان في مصر القديمة، واحد في سفارة على سبيل المثال. وآخر رمـزي في أبيدوس حـيث أقـدس الأمـاكن لوجـود رأس الإله أوزير، تمامًا كما يعتبر ضريح الحسين القاهري أقدس الأماكن في مصر توجود ما يعتقد أنه رأسه في طريقي إلى ساحة الشيخ الطيب بالأقصر أمر بأديرة قبطية تقع عند الحافة، حدود الأرض المزروعية وبداية الصبحراء، على مستافية خطوات من المعابد القديمة أستميد بمخيلتي حركة الرهبان داخل الأديرة. أو يوم لشائهم بالمؤمنين الساعين إلى البركة، أتخيل حركة الكهنة في المعابد القديمة، الرهبان يرتدون الملابس السوداء. في القديم كان الكهنة برندون الملابس البينضاء كان للكهنة مراحل في التدرج، يدخل تلميذا مبتدئا، يتدرج في المراحل طبقا لما يحصله من علم وممرفة، في البداية يهدى الكاهن ثوبًا جديدًا للمريد الجديد رمزًا للتطهر، وعندما يبلغ هذا المريد مرحلة النضج يخلع عليه الكاهن رداءه لانتقال المرفة من جيل إلى جيل. ألا يشبه هذا ما يمرف عند الصوفية بالخرقة. فمندما يخلع الشيخ خرقة الصوف التي يتدثر بها ويفطى بها مريده، يكون هذا بمثابة إعلان منه عن وصول تلميده إلى مرحلة النضج والتمكن بحيث يمكنه أن يخلف شيخه عديدة تلك التضاصيل التي يمكن من خلالها رصد الاستمرارية الثقافية المصرية في الحياة اليومية. بدءًا من المستقدات، إلى الرسم على الجدران، إلى طقوس الولادة، إلى الاحتفال بأعياد مصرية صميمة. شم النسيم. الذي يخرج فيه المصريون جميمًا في الصباح الباكر لتنسم الهواء وتجديد الطافة. في الأمثال، في الملاقة بالحاكم الدكتاتور سواء كان أجنبها أو مصريا، في طقوس الموت والعلاقة بالراحلين، في اللغة العامية التي تستمد مضرداتها من القبطية للأذا ألح على هذا الموضوع في السنوات الأخيرة؟هل لشعوري أن ثمة متفيرات عميقة مستجدة تهدد تلك الاستمرارية؟منذ سبعينيات القرن الماضي بدأ المصريون

#### القهرس

| المبقعة |                               |
|---------|-------------------------------|
| 0       | - قبل أن تقرأ                 |
| Y       | -مقدمة                        |
| 17      | - الأبدية                     |
| 71      | - الأسم وجود                  |
| 44      | - ۱۱ کتابهٔ                   |
| 77      | - التاريخ كتابة               |
| TV      | - الكتابة قرب                 |
| £Y Y3   | - وجهة مقيب الشمس             |
| 04      | - شرق الشروق                  |
| 10      | - أصلها ثابت                  |
| ٧٣      | - هي قرية الفنانين            |
| V4      | - شغل العلمين                 |
| Aô      | - الناقص والكامل              |
| 44      | - هزة دندرة الرهبة، والانبهار |
| Y - Y   | - الأطق المبين                |
| 114     | - حلاوتهم نضرتاري             |
| 171     | - مراقد الحياة اليومية        |
| 175     | - الغبز حياة                  |
| 170     | - السار الماقفة               |
|         |                               |

كان يراودنى بجوار النهر، دائمًا كنت أشعر أننى بجوار كائن هائل.
يسمع ويرى، كأن بعدًا شخصيا يمثل فى تدفق المه وجريائه. هذا
النهر الذى كانت له رهبة تجرأ الناس عليه الأن بالبناء فى حرمه.
أو إلقاء المخلفات فى مجراه هل تشكل الحداثة العصرية تهديدًا
لعمق المنتقر فى مصر مئذ ألاف السنين أربما يكون صعبًا الإجابة
عن هذا انسوال، وفى محبولة للإجابة من خلال سؤال آخر: هل
عن هذا انسوال، وفى محبولة للإجابة من خلال سؤال آخر: هل
تقرون «البطأة مثلاً «الثقافة المصرية العميقة؟ أم أن هذه الثقافة
لقرون «البطأة مثلاً «الثقافة المصرية العميقة؟ أم أن هذه الثقافة
المتوعبت الواقد واحتوة وهمضت به؟ هل ما نشهده من تطورات
الأن أخطر مما ألحقه الفرز والفارسي البشع الذي الحق الدمار
بالمابد والصروح المصرية، وأهان كبرياء المسريين؟ لإجابة بالنسبة
بالمابد والصروح المصرية، وأهان كبرياء المسريين؟ لإجابة بالنسبة
للمستقبل تبدو صعبة الآن، لكن القلق المشروع على تلك الثقافية
الدفينة، السارية، هو ما دفعني إلى محاولة رصد المظاهر الثي
ما تحقق الأساس القوى لخصوصيتهم الثقافية، وعمقهم الإنماني.

جمال الفيطاني السبت ٢٠٠٦/٦/٢١ الحادية عشرة صباحاً



فهرسة أثناء النشر إعداد الهيئة المسرية العامة الدار الكتب والوثائق القومية إدارة الشنون الفنية

الغيطاني/ جمال

نزول النقطة / جمال الفيطاني

-طا . . القاهرة، دار أخبار اليوم، ٢٠٠٩ .

۱۳۱ص، ۲۰سم. ـ (کتاب الیوم)

تدمك ۲ ۱۶۱۷ ۸۰ ۷۷۶

١- المقالات العربية.

٢. الشخصية.

أسالعتوان

SIA

رقم الايداع ٢٠٠٩ / ٢٠٠٩

I.S.B.N.977-08-1417-2

مطابع أخبار اليوم ٦ اكتوبر

#### كوبون اننتراك

لعنـــوان:

رقم التليفون:

مدة الاشتراك: ..

السداد/ نقدا شيك مصرفي

برجاء قبول اشتراکی فی کتاب الیوم. ومرفق طیه شیك مصرفی لأمر اشتراکات أخبار الیوم علی آن پیدا الاشتراك اعتبارا من / / ۲۰۰

### مراجع كتاب نزول النقطة للاستاذ جمال الغيطاني

| Y-1-1                     | ترجعة ملاح البين رمضان<br>مكتبة المدبولي   | مانفرد لوكو    | سجم العيودات والرموز<br>في مسمسر القسيمة |
|---------------------------|--------------------------------------------|----------------|------------------------------------------|
| 1994                      | ترجبة فاطنة معمود<br>الشروع القومي الترجمة | روبير جاك تيبو | وسوعة الاساطير<br>والرموز الفرعوثية      |
| 1441                      | جزان ماهر جويجاني<br>الناشر: دار الفكر     | كلبر لالويث    | نم ومی م <u>قد</u> د ه<br>رنم وس دینید   |
| عالم الكثب                | ة مجلدات                                   | جمال جمدان     | تعصيةمصر                                 |
| الهيئة العامة للكتاب ٢٠٠٢ | ٣ مجلدات                                   | سامح مقار      | صل الألفاظ العامية                       |

# مراجع كتاب نزول النقطة الأستاذ جمال الغيطاني

| الالف كتاب ٥٥                                     | دار الهلال                                                | محرم كمال         | الحسنسارة الصرية<br>وأثارها في حسيساتنا |
|---------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------|-------------------|-----------------------------------------|
| الملبعة الأميرية الذا<br>الهيئة العامة للكتاب الد | ١٦ جزيا                                                   | سليم حسن          | محسر الشديمة                            |
| 1920                                              | ا جزء                                                     | سليم حس           | الأدب المسري القديم                     |
| دار آخیار الیوم ۸۸۱<br>دار الممارف ۹۹۲            |                                                           | د، سيد عويس       | الخلود في التراث المسري                 |
| دار المارف ٩٦٢                                    |                                                           | د ، حسين فوزي     | سندباد مصصري                            |
| المطابع الأميرية ٩٦٢                              |                                                           | د. عبدالعزيز سالع | حضارة مصر القديمة                       |
| مكتبة مدبولي ١٩٦                                  | ترجة بعد الرياب                                           | أريك هورنينج      | افيق الأبيية                            |
| 1990                                              | ترجمة: د معمو مله<br>د. مصطنى آبو الخير                   | أريك هورنينج      | ديانة مصسر القديمة                      |
| YY                                                | ترجمة: حسن<br>حسين شكري                                   | اريك هورنينج      | الفكر المسوى القديم                     |
| T5                                                | فرجمة: حسام العيدري                                       | يان اسمان         | مصر القديمة                             |
| YX                                                | نرحمة حام العيدري                                         | بان اسمان         | مــــوسى النصــــــرى و                 |
| 7 7                                               | ترجعة حسام العيدري                                        | ان اسمان          | التحيير الموسوى ي                       |
| T Y                                               | ترجمة: عبدالحليم<br>عبدالفنى رجب<br>الشروع الفومي الترجمة |                   | الذاكرة الحضارية إ                      |
| Y-+3                                              | ر معة عطيه عامر<br>كتية الانجلو                           | ان اصمان          | ماعت                                    |
| Yest                                              | لشروع الغوس الترجعة                                       | سن صابر           | فنون الأهرام                            |

15